
 

COMENTANDO O ZOHAR KADOSH 

IV - A PARASHÁ LECH LECHÁ NO ZOHAR 
 

O texto usado do Zohar foi traduzido do espanhol e do inglês. O alvo deste 
trabalho é trazer alguma luz de forma prática e direta sobre os textos sagrados 
deste que é o livro por excelência da Cabalá, o Pensamento Místico da Torah. 
Embora não seja uma transcrição na íntegra ou oficial, as fontes usadas são os 
vídeos do mestre Albert Gozlan, com comentários próprios e/ ou retirados de 
outras fontes e livros. 

  

Por Vlamir Dias Rebeque 

-=-==-=- 

מארצך לך לך  

ַּבִ'וגו'. מֵאַרְצְךָ לְךָ לֶךָ ַּבָ .ר ַא תָ ַ מָ ״ו:�) יש, ,וְא מ ׁ ַ״ב (ש לֵ א  ֵבאַ ל   ִ קֹ ְדָהָרְחו צִ מ   ּ ְעו ֵיַמִ ַָּּבִיר מַ ּ ב, כ
ּיִפִי ַּק ות יה בַבַּיְ יָ יַ ְּח     ָאן  ֵי � יל  רַיְיָתא � לָן ְּ ִּבַיְיהכ ַּק, ול דְּלת    ִין רְ ַדּ הְ תְיּובמ לְגִַּ  מָרֵיה   

ִּירֵירוּ בַ ֹא .ָ הרְחו דָקָהבֵ ְּ צִ מ  ֵ קֲ דְּמִתְרחַ

Pág 76b “Sai da tua terra…” (Bereshit 12.1) Rabi Aba iniciou a discussão com este versículo e 
explicou a razão pela qual Abraham mereceu que o Santo, bendito seja Ele, lhe dissesse isso em 
vez de a qualquer outra pessoa de sua época. “Ouçam-me, vocês, de coração obstinado, que estão 
longe da justiça” (Yeshayahu 46.12) significa quão endurecidos são os corações dos ímpios que 
veem os caminhos e as veredas da Torah, mas não os observam. Os caminhos são os aspectos 
internos, as veredas são os aspectos externos. E os corações dos ímpios são obstinados, pois não 
se arrependem e não retornam ao seu Mestre. Esta é a causa pela qual são chamados de 
obstinados. O versículo “que estão longe da justiça” significa que eles se mantêm longe da Torah. 

,מִנּיֵהּ, רְחִיקִין וְאִנּוּן הוּא בְּרִיךְ מִקוּדְשָׁא דְּמִתְרַחֲקֵי אָמַר חִזקְִיּהָ רַבִּי  כ� ו�     ִי קֹ ְחו רָ ָ .ה קָ דְ ִּצ לְָמ ָא עָ בְָ רָ קְ ְגַּבֵל ל
ְׁשָ דּ ִיךקו רְ הוּ ן �   ן    יֵום ּ אִנּוה, כ ְּ רְחוֹקִד דָק ְּ מִצ רְחוֹקִ אִנּו מִּשָׁלו ְּלֵ ָׁלווד ש  ) ישע

יהב ,שעי ח:כ�שע ן״ יֵ ל ( א שָׁ ַָמר א  עִי ָׁ טשְ ְּג  ִנ אְ דּ וֹק חְ ר

R. Hizkiah diz que é porque eles se mantêm longe do Eterno; eles se recusam a se aproximar do 
Eterno e, portanto, estão longe da justiça. E porque estão longe da justiça, portanto, estão longe da 
paz e não têm paz, como está escrito. "Não há paz, diz o Senhor, para os ímpios" (Yeshayahu 48, 22). 
A razão é que eles estão longe da justiça. 

,חֲזיֵ, תָּא   א�   ב�        ב�    ָ דֲ ִיהוּ .ה תְ כִ ה:�) תה, ,ד מ״ ַ הָ ֶק (א צֶד ׂ ִּש רֶשתַ   ן יִ
 אָהַב  ו� קֶ   אָ נָ    ָבע דָק ) יָּא  א: מ״ ח׳ (א:     .ַ מאי אָ ְּגעְמ יִ ,ב ֲּב ד ַ הָ  

ר ֶק . דֶ    וּאבְּרִ קּודְשָׁאא ד� ִָחיה ָּלאַבְרָה יהּרְ כִ  מ הֲווּיִהבְֵּני ְּ ֵי ד  אַבִּיר   לֵב � ּן   מ� ִֹקים

77a Veja agora, Abraham procurou se aproximar do Eterno e conseguiu. Por isso está escrito: 
"Amaste a justiça e odiaste a maldade" (Tehilim. 45, 8), e está ainda escrito: "Abraham que me ama" 
(Yeshayahu. 41, 8), ou seja, Abram é dito ter "amado o Eterno" porque amava a justiça; este era o 
amor de Abram pelo Eterno, no qual ele superou todos os seus contemporâneos, que eram 
obstinados de coração e longe da justiça, como foi dito. 

 



  Projeto Kakatuv - www.kakatuv.com.br ב׳׳ה 2

Nesta parashá vamos ver o processo de transformação na vida de um dos personagens mais importantes da 
Torah e da história da humanidade pelo que conseguiu realizar enquanto esteve entre nós. Talvez você se 
pergunte por quê uma pessoa, já que está destinada a ser tão grande, não nasce já pronta, preparada para 
executar seu Trabalho sem a necessidade de passar por processo de transformação? 

Já vimos quando aprendemos sobre a parábola do Anfitrião e do Hóspede que ninguém nasce predestinado a 
coisa alguma, mas possui o potencial para desenvolver sua missão, como qualquer pessoa. É claro que os Planos 
Divinos não serão frustrados, mas o livre arbítrio nos dá chance de alcançar o mérito de realizar essa missão 
não como robôs, mas como pessoas conscientes. 

Há um texto no livro “Viver com Inspiração" de Akiva Tatz - Editora Maayanot que ao comentar sobre o tema 
Mashiach, fala dessa questão com maestria. Mencionando a Criação ele escreve: 

“Uma criação de idílica perfeição, de perfeita felicidade. Um Jardim banhado pela Luz Divina, 
isento de sofrimento, isento de dúvida, isento de morte. (ele menciona aqui o Gan Eden, Adam e 
seu mundo antes da queda). E, de repente, uma terrível queda e uma aparentemente interminável 
agonia de esforços nas trevas e no sofrimento; muito mais dúvidas do que esclarecimentos, sem 
nenhuma nesga visível da Luz da Criação. Umas poucas horas de revelação; milhares de anos de 
ocultação. Qual seria a solução para tal conflito? 

A agonia do desconhecimento não se deve, simplesmente, ao fato de não termos uma data 
específica, mas em razão de não podermos entender como é que tudo em nossa história forma, 
inexoravelmente, a malha que será completa e integralmente revelada pelo estágio final. 

Somente uma investigação mais profunda mostrará que, oculto nas, aparentemente, imorais 
circunstâncias, a semente pura está sendo cuidada. 

… a semente de absoluta pureza que, definitivamente, levará o mundo à perfeição moral está 
oculta num solo, verdadeiramente, sórdido e imundo! 

…. o significado mais profundo neste caso, é que o mundo da perfeição não é erigido sobre a ideia 
do processo que conduz a um final, a um resultado, tudo é o resultado. Naquela dimensão o 
próprio processo é uma finalidade, não um meio. 

O segredo que está sendo ensinado é que a condição inicial é a condição da perfeição, no mais 
elevado nível. Daí, inicia-se um declive, um encolhimento a proporções menores. Certamente 
Hashem sabia de antemão tudo o que deveria ser, mas a questão é que, inicialmente, o ideal é 
construído (e ensinado) e, somente depois, acontece a realidade inferior e menor. Mas, a marca da 
perfeição jamais é perdida, a mensagem permanece, o ideal foi realizado. É por isso que ela pode 
ser recuperada. É por isso que ela deve ser recuperada no final”. 

Trechos do capítulo O Mashiach e a Redenção do livro Viver com Inspiração de Akiva Tatz. 

 

VIVER COM JUSTIÇA DIANTE DE HASHEM 

A parashá Lech Lechá traz a afirmação no Zohar de que aqueles que não querem estudar a Torah com 
profundidade e entrar em seus Segredos, são chamados de "corações endurecidos". Há uma outra expressão que 
surge junto com esta primeira, que é: "afastar-se dos Segredos dos Céus". A essas pessoas que se afastam da 
Internalidade da Torah, o Zohar chama "distanciadas da justiça". O Zohar ainda nos explica que, aqueles que não 
estudam os Segredos dos Céus e se afastam dela, se afastam do Eterno e da Paz. Existem dois conceitos 
importantes aqui: Os Segredos dos Céus além de nos aproximar do Eterno, gera paz interior. A paz interior não 
será conseguida com trabalhos e esforços humanos, mas com o estudo da Interioridade da Torah. 

https://www.kakatuv.com.br/anfitri%C3%A3oeoh%C3%B3spede


  Projeto Kakatuv - www.kakatuv.com.br ב׳׳ה 3

Ponto importante é entender que justiça aos olhos do Eterno é estabelecer a vida no dia a dia dentro dos 
padrões que Ele, Bendito Seja, criou. Justo é aquele que conhece os Planos Divinos e trabalha para que na sua 
vida pessoal este Plano possa ser realizado diariamente. Não estamos falando de perfeição, aqui, mas de 
consciência de quem somos. Lembre-se ainda do que foi mencionado anteriormente, que o estudo dos 
Segredos dos Céus, funciona como um dispositivo de aproximação entre o homem e o Criador. Aquele que 
estuda e se aprofunda em seus estudos, se envolve com o Eterno e é envolvido por Ele também, bendito seja. 

Há um fato que, enquanto não for entendido, vai deixar tudo mais complicado e é a causa das supostas 
contradições encontradas nos textos sagrados. É até mesmo comum encontrar comentários, especialmente de 
pessoas que querem provar que não existem textos sagrados e ainda afirmar que o Sagrado não existe, bendito  
seja, afirmando essas supostas contradições. Como já mostramos anteriormente num trecho do próprio Zohar, 
há uma declaração do Rabi Shimon Bar Yochai, onde afirma com todas as letras:  

"Ai daqueles que consideram a Torá como um simples livro de histórias e narrativas comuns! Se 
fosse esse o caso, poderíamos compor hoje uma Torá ainda mais digna de admiração. Mas não é 
assim. Cada palavra da Torá contém um sentido elevado e um mistério sublime. As narrativas da 
Torá são apenas o vestuário com que ela se reveste". 

O comentário desta parashá no Zohar fala muito sobre Avraham Avinu, pois foi ao patriarca que a expressão 
Lech Lecha foi dirigida. O Zohar nos informa que Avraham desejava aproximar-se do Eterno e que se destacava 
em muito a todos de sua época. No salmo 45.8 está escrito acerca de Avraham Avinu: "Tens amado a justiça e 
odiado a iniquidade". Isso nos mostra que Avraham fez tudo o que pôde para aproximar-se do Eterno e a 
maneira de se aproximar é através do estudo dos Segredos dos Céus. Amar a justiça é conhecer os Segredos 
dos Céus e odiar a iniquidade é afastar-se da ignorância acerca dos Segredos dos Céus.  

A cronologia da vida de Avraham nos mostra a importância do que estamos afirmando aqui, veja: 

Avraham nasceu no ano de 1948 
antes de Era Comum, seu pai, 
Terach, teve outros dois filhos: 
Charan e Nachor. A mãe de 
Avraham foi uma das mulheres de 
Terach enquanto seus irmãos 
nasceram de outra. Veja o quadro 
ao lado. Essa é a razão de vermos 
Abraham pedindo a Sarah que 
diga ser sua irmã, mas de fato era 
sua sobrinha. Uma parente 
próxima. 

No Chumash Bereshit edição Yad Mordechai, da editora Bait, temos um texto que elucida sobre a questão da 
morte do irmão de Abraham, Charan, ainda na terra de Shinar: 

“Avram cresceu no período subsequente à migração de Nimrod e seus seguidores para a planície 
de Shinar. Apesar de ter sido criado como idólatra, já percebia a tolice da adoração à ídolos desde 
a primeira infância. Quando Avram propositadamente quebrou os ídolos de seu pai, este o levou a 
Nimrod, que o jogou em uma fornalha ardente. Deus miraculosamente o salvou, e ele saiu ileso. O 
irmão mais velho de Avram, Charan, decidiu tomar o partido de quem vencesse a disputa. Ao lhe 
perguntarem de que lado estava, Charan tendo visto Avram sair incólume, declarou-se a favor do 
irmão. Em consequência disso, Nimrod também o lançou na fornalha, e ele morreu. Assim, 
‘Charan morreu durante a vida de seu pai, Terach, na terra de seu nascimento’ ele morreu 
porque seu pai Terach, levou Avram a Nimrod. A notícia do acontecido difundiu-se de tal maneira 



  Projeto Kakatuv - www.kakatuv.com.br ב׳׳ה 4

que Nimrod ficou conhecido como Anrafel (“Aquele que disse cai - dentro de fornalha) e a cidade 
onde isso se passou veio a ser chamada Ur (“o fogo”) dos Casditas (Caldeus)”. Trecho da página 45. 

Lembre-se que até este momento no início desta parashá, na Torah, não estamos falando de Abraham, e sim de 
Abram, pois seu nome ainda não havia sido mudado pelo Eterno. Então Avram se casa com Saraí, sua sobrinha.  

Convencido de que realmente só existe um Senhor de Todas as Coisas e não existem deuses sobre a Terra, 
Terach decide sair de Shinar pois julgou perigoso permanecer lá depois do que Nimrod havia feito aos seus 
filhos lançando-os na fornalha e se foi em direção a Canaã, pois sabia que Noach havia dado esta terra aos 
descendentes de Shem. Então se estabeleceram em Aram. 

No ano 2018 a.e.c, com 70 anos, Abram visitou brevemente Canaã e foi lá que o Eterno manifestou-se a ele pela 
primeira vez. Desde que se mudaram para Aram, Abram e Sarai começaram a divulgar o monoteísmo e muitas 
pessoas se uniram a eles. Estes foram os “nascidos em sua casa” mencionados pela Torah que seguiram com 
Abram quando este se separou de seu pai e família. 

O chamado “Lech Lechá” ocorreu no ano 2023 a.e.c. Abram saiu de Charan (de próximo de seu irmão) com 75 
anos em direção a Canaã definitivamente. Nessa época os canaanitas estavam tomando estas terras dos 
descendentes de Shem, sendo assim, quando mais tarde Israel invade Canaã, não a estava tomando, mas 
reavendo o que lhes havia sido dado anteriormente por Noach, sendo confirmado mais tarde pelo Eterno. 

É importante observar o que ocorre a Abram e depois como segue a vida de Abraham. Antes deste encontro 
pessoal com o Sagrado e o conhecimento dos Segredos dos Céus a que teve acesso, existe praticamente uma 
divisa, um homem antes e outro depois desta experiência que transformou sua vida e a base desta 
transformação não surgiu de uma mágica, não foi instantânea, mas é a consequência de trabalho e 
perseverança perante o Sagrado e suas Leis. 

Antes de ter seu nome mudado: 

●​ Abram desce ao Egito e diz que Sarai é sua irmã, mas o Eterno o livra deste problema devolvendo-lhe 
Sarai ilesa. A tradição mostra Sarai como uma mulher de grande virtude e conhecimento dos Segredos 
dos Céus. Conta que Sara usou estes segredos para que um anjo intervisse e não permitisse que Faraó 
chegasse perto dela. Foi neste momento que o Faraó daqueles dias deu sua própria filha, Hagar, para 
ser serva de Sarai, pois considerou que seria melhor para ela estar com Sarai do que permanecer no 
Egito. 

●​ O conflito entre os pastores de Lot e os de Abram ocorre quando saem do Egito e retornam ao Neguev 
até Beit El. Lot se separa indo em direção a Sodoma e Gomorra. 

●​ Depois que Lot se afastou de Abram, o Sagrado voltou a falar com ele. 
●​ Abram se alia a Aner e Eshcol, seus dois confederados. 
●​ Em 2023 a.e.c ocorre a guerra dos 5 reis contra 4 e Lot é levado cativo com sua família e tudo o que 

possuía. 
●​ Abram vence a guerra contra os quatro reis, resgata seu sobrinho e tudo o que foi roubado, e os traz de 

volta, negando-se a receber recompensa do Rei de Sodoma. 
●​ Shem, surge como Melk-Tsedek, Sacerdote do Altíssimo e lhe traz pão e vinho, recebendo de Abram o 

dízimo de tudo. 
●​ Abram ainda tem dúvidas sobre como a promessa Divina se cumprirá em sua vida e entende que 

Eliezer, seu mais chegado discípulo seria por fim seu herdeiro. 
●​ Abram ainda usava os cálculos astrológicos que aprendera com seus antepassados, cujo conhecimento 

vinha desde Adam e julgava que estes cálculos fossem inalteráveis como muitos ainda creem hoje. 
●​ O pacto entre as partes é realizado entre Abram e o Sagrado, 9 animais e duas aves, como as 11 

especiarias que compunham o incenso sagrado, que mais tarde seria determinado por Moshê por 
ordem Divina. 



  Projeto Kakatuv - www.kakatuv.com.br ב׳׳ה 5

●​ Quando as forças de Abram se esgotam e ele teme pelo peso que se adiciona ao evento deste pacto, o 
Eterno lhe fala e confirma o pacto passando entre as partes. 

●​ Abram fica sabendo dos 400 anos de exílio que seus descendentes sofreram que iniciou em 15 de 
Nissan de 2048 quando o nascimento de Yitschak ocorreu, pois mesmo antes do Egito seus 
descendentes eram considerados estrangeiros na terra, e findou em 15 de Nissan de 2448, com a saída 
do Egito, 400 anos depois. 

●​ Sarai pede a Abram que tenha filhos com Hagar para ela e nasce Yshmael. Abram tinha 84 anos em 
2034 a.e.c. 

●​ Em 12 de Nissan de 2047 Abram estava com 99 anos e teve seu nome mudado para Abraham. Sarai 
passou a ser chamada de Sarah. Neste momento o Eterno deu a Abraham o mandamento de 
circuncisão. É aqui que a vida de Abram muda completamente. 

●​ 2085 - Avraham é testado com a Akedat Yitschak. O impacto da notícia levada até Sara, levou-a a 
falecer com 127 anos. Neste mesmo ano Avraham compra dos filhos de Efrom, a gruta e o campo de 
Machpelá, onde hoje estão sepultados Adam e Chavah, o próprio Avraham e Sarah, Yitschac e Rivca, 
Yaakov e Leá, além da cabeça de Essav. 

●​ 2088 - Neste ano ocorre o noivado de Yitschac e Rivca. Avraham já tinha 140 anos. 
●​ Avraham morreu com 175 anos em 2123. 

O PRIVILÉGIO DE NOSSA RESPONSABILIDADE 

ים )תהילים פָּתַח יוֹסֵי רַבִּי יים מִשְׁכּ״ד   ךָ יֶ כּ צ� לות .  ְ  ל�לִב ָׁא שָ נ  תַּכָּלָא ְחָנָא � הבְּקּודְשָׁוּל
ָא ְּה  נֵיּלָ � אָ מִסאָנשָׁ   ו� יֵ עַלכְּעְ   הַ  .וְים ַה  מ קָּיְי וּן   ְכַד  יִךְָא �א � וּארְ אָ לְמ  דַ  מ� אָ ַי

מ         חֲדָאין  אָ וְל   ידוי. וּלְבָתַוּ ְלִ גַ יְמא בְּרוּקָי ִּלָָאה ַּ ע תִ שָׁוּמ ָ מְ עלָ  ָא   קָיְימ ִנעַל אְ ין ,ו  י
וּחָאבְּאֶל ר , תָא ו� ּא הַהו א �   קַ לּ וּ  פִין  ן יִ אָ ָא ִרְתמְ דֲ ה ְִכתִיב ,וּד  ד  וב  

ִמְ מ וְעַמּויִז  יִ   צָו   ְ יַ רֹ יִשו    ּ תְ ִשׁ ְּאמ      אָ ים ֵּ   אָ  קָין  ן �
ְּאַת  

R. Yossi começou com o texto: Quão amáveis são os teus tabernáculos, ó Senhor dos Exércitos 
(Tehilim 84, 2). Ele disse: 'Cabe aos homens considerar bem a importância do serviço do Santo, 
bendito seja Ele. Pois a massa da humanidade não sabe ou reflete o que é que mantém o mundo 
ou a si mesma em existência. Pois quando D’us criou o mundo, Ele fez os céus de fogo e água 
misturados, mas não compactos, e depois eles foram feitos compactos e firmes por um espírito 
divino. De lá, D’us plantou o mundo para descansar sobre suportes, que são mantidos apenas 
por esse espírito. Quando esse espírito parte, todos tremem e tremem e o mundo treme, como 
está escrito: "Quem faz tremer a terra do seu lugar e tremer as suas colunas" (Yiov 9, 6). O todo é 
baseado na Torá. Assim, quando Israel se dedica à Torá, o mundo está firmemente estabelecido e 
eles estão seguros e os suportes estão firmemente fixados em seus lugares. 

No início do Zohar isso já foi explicado, pois, como está escrito, o mundo não é destruído por causa das 
“crianças que estudam a Torah”. Sobre esta afirmação, trata-se de uma referência aos cabalistas, ou seja, 
aqueles que estudam a Torah em sua profundidade, a internalidade da Tora e não apenas suas letras no sentido 
peshat (literal). Acredito que aquele que estuda apenas o Peshat, tenha sim, o seu mérito, mas segundo o que 
estamos estudando, não consegue atingir todo o potencial que pode liberar. Estamos falando aqui de um 
sistema criado pelo Eterno e deixado para nosso manuseio. 

De fato, como mostra a sequência do texto a seguir, o estudo dos Segredos dos Céus é um pilar sobre o qual o 
Eterno desenhou a sustentação do mundo e de tudo o que existe e esta tarefa foi deixada para cada um de nós. 
Observe que, como mostra o texto em questão, o estudo da Torah especialmente na metade da noite (Chatson 
Laila), tem lugar especial nesta sustentação, sendo um momento em que o Eterno se apresenta de forma 
especial para deleitar-se com aqueles que despertaram para esta tão grande oportunidade. 



  Projeto Kakatuv - www.kakatuv.com.br ב׳׳ה 6

Veja agora, no momento em que chega a meia-noite e o Santo, bendito seja Ele, entra no Jardim do 
Éden para se divertir com os justos, todas as árvores do Jardim cantam louvores diante Dele, como 
está escrito: "Então cantai as árvores do bosque de alegria diante do Senhor" (I Divrei Haiamim 16, 
33). Um arauto proclama vigorosamente: "A vós falamos, santos exaltados; Quem há entre vós cujos 
ouvidos são rápidos em ouvir e cujos olhos estão abertos para ver e cujo coração está alerta para 
perceber, a que horas o espírito de todos os espíritos abate a doce efluência da alma interior, e 
uma voz sai de lá dizendo: Dispersai-vos, ó hostes, pelos quatro cantos do mundo? 

1. Um monta para um lado. 2. Desce-se por esse lado. 3. Entra entre os dois. 4. Dois se coroam com 
um terceiro. 5. Três entram em um. 6. Produz-se várias cores. 7. Seis deles descem de um lado e 
seis do outro. 8. Seis entram em doze. 9. Doze se agitam para formar de vinte e dois. 10. Seis são 
compreendidos em dez. 

Ai dos que dormem com os olhos fechados e não sabem nem consideram como se levantarão no 
Dia do Juízo; pois o acerto de contas é exigido quando o corpo é contaminado, e a alma voa sobre a 
face do éter transparente, ora para cima e ora para baixo, e se os portões não forem abertos, ela é 
jogada como uma pedra da funda. Ai deles! Quem deve pleitear por eles? Pois eles não serão 
admitidos a esta alegria, entre as deliciosas habitações dos justos seus lugares estarão faltando, 
eles serão entregues nas mãos da Duma, eles descerão e não ascenderão. Deles está escrito: 
"Assim como a nuvem se consome e se desvanece, assim também aquele que desce ao Sheol não 
subirá mais" ( Jó 7, 9). 

Perceba que o início desta parashá trata exclusivamente da importância do Trabalho realizado por Abraham, 
mostrando que sua vida trouxe uma influência tão marcante sobre o mundo que gerou sustentação que se 
mantém até nossos dias. E não apenas o que ele fez, mas o que gerou depois de si, através de Yitschak e Yaakov, 
levando adiante a missão recebida. Veja que até nossos dias é afirmado que os patriarcas, sendo Abraham o 
primeiro dos três, seus feitos sustentam o mundo inteiro. 

Perceba ainda que os versos acima tratam justamente da enormidade do movimento espiritual que uma pessoa 
consegue causar com seu envolvimento com os Segredos dos Céus. Me parece que o Zohar ao comentar esta 
parashá tem como tema central esse conceito: o impacto que os estudos da Torah com profundidade podem 
trazer sobre todo o mundo. 

Nos versos acima temos: 

1.​ O poder do ato de estudar a Torah em sua profundidade sobre toda a Criação no que diz respeito a sua 
sustentação para que o processo pretendido pelo Eterno permaneça. 

2.​ O segundo parágrafo (em azul acima), mostra a movimentação que é gerada em todas as instâncias da 
Criação através destes estudos. 

3.​ O último parágrafo fala do efeito que estes estudos possuem sobre o momento da passagem de uma 
alma, quando deixa este corpo. O estudo da Torah veste esta alma e a conduz a níveis mais altos depois 
que deixa este corpo, ou ainda às Academias Celestes. Do contrário haverá a necessidade de um outro 
tipo de processo de purificação que passa pelo Guehinom e possivelmente nos trará de volta a este 
mundo para alcançar o necessário para seguir adiante. 

Como vimos, o esforço será o diferencial entre uma pessoa e outra perante o Eterno bem como diante de todas 
as coisas que surgem em nossas vidas, e sobre isso, estamos falando de algo que ninguém pode impôr, pois na 
espiritualidade não existe coerção. É algo que precisa surgir dentro de cada pessoa, não como uma cobrança ou 
por medo, mas sim, por uma iniciativa baseada no desejo de cada pessoa em se aproximar do Eterno.  

É por isso que existem até mesmo orações específicas para serem utilizadas na metade da noite. No livro 
“Orações cabalísticas” do Rabino Joseph Saltoun lemos sobre isso: 



  Projeto Kakatuv - www.kakatuv.com.br ב׳׳ה 7

“A meia-noite, segundo os sábios da Cabalá, é considerada a melhor hora para despertar e 
estudar, meditar e orar. É a hora na qual a influência da Coluna do Meio (Hakadosh Baruch Hu - o 
Santo, Bendito Seja) está presente no mundo. O Zohar relata que a meia-noite, o Santo, bendito 
seja, entra no Paraíso para “se divertir com as almas dos justos”, e por isso esse período é 
considerado a “Hora da Boa Vontade”, na qual uma energia cósmica positiva aparece e as orações 
são aceitas mais facilmente”.  

Vale ressaltar que não se trata das zero horas mostrada em nosso relógio e sim Chatsot laila, a “metade da noite”, 
que vai das 2 às 3h da madrugada aproximadamente, pois o horário na Torah não é o mesmo que usamos 
comercialmente hoje, mas sim a divisão do período do dia, onde a luz do sol e da noite, onde não há mais a luz 

do sol em 12 partes iguais, portanto entre “a 
sexta e a sétima” hora da noite no relógio 
hebraico, como mostra o quadro ao lado. 
Perceba que o período do dia ou da noite é 
dividido em doze partes, independente de sua 
duração total. 

Surge então outro conceito no texto que diz: "e 
por ele te ungiu...". Este texto também se 
refere a Avraham Avinu. Mas o que significa 
ser ungido? O que significa Mashiach? O 
ungido.  

Fisicamente, ungir é derramar azeite sobre a 
cabeça de alguém e deixar que este azeite 

escorra por todo o seu corpo. Mas como este ato de derramar azeite sobre uma pessoa pode fazer dela um 
profeta ou uma pessoa de nível superior? A palavra azeite em hebraico é Shemen - שמן. Permutando suas letras 
temos neshamah - נשמה. Isso quer dizer que, na verdade, não está sendo derramado azeite, mas uma neshamah, 
é a alma desta pessoa que está sendo ungida, recebendo um upgrade. A sensação de uma pessoa que recebe uma 
neshamah (alma divina) nova, é como um azeite descendo por todo o seu corpo e acariciando-a por completo. 
Isto é o que significa ungir.  

Como Avraham Avinu esteve estudando os Segredos dos Céus, o Eterno lhe ungiu com um azeite de alegria, 
porque quando essa neshamah ieterá (alma adicional) entra na pessoa, gera sobre ela uma grande alegria, de 
forma que nenhuma pessoa ao redor de Avraham teve esta experiência, por isto está escrito: "te ungiu com óleo 
de alegria, mais do que a teus companheiros".  

Aqui temos grandes conceitos sobre a proximidade com D'us, quando se estuda os Segredos da Torah. O 
conceito de justiça, o conceito de ser amado por D'us e também o conceito de alegria, já que se trata de um 
azeite de alegria. Ainda o conceito de paz. Todas as midot, ou virtudes, entram na vida de uma pessoa, quando 
se começa a estudar os Segredos dos Céus.  

Outro conceito ainda: aquele que busca estudar os Segredos da Torah aproxima-se de D'us e se torna seu 
amigo. Um amigo é aquele que está ao nosso lado em todos os momentos de nossa vida, bons ou ruins. Se o 
Eterno chamou Abraham de amigo, isso quer dizer que não se separou dele em nenhum momento. Desta forma, 
o Eterno amou a Abraham mais do que a qualquer homem de sua geração. Isto nos mostra que o mundo inteiro 
está baseado nos ensinamentos secretos contidos na Torah. Abraham viu isso, experimentou isso ao caminhar 
pelo mundo e buscar entender todas as forças e energias que governam a cada nação pelas quais passou, mas 
quando chegou a Canaã, próximo de onde mais tarde seria a Terra de Israel, percebeu algo acima e além das 
demais terras e viu que tudo emanava a partir dali. O Eterno viu seu esforço em entender e se aproximou dele. 
Por isso temos esta parashá. O chamado de D'us a Avraham foi para que ele saísse de influências deste mundo e 



  Projeto Kakatuv - www.kakatuv.com.br ב׳׳ה 8

pudesse compreender os mundos superiores. Isso nos ensina que, enquanto não conseguirmos ter o mesmo 
interesse de Abram, não chegaremos ao “estágio Abraham”! 

Um outro conceito aparece aqui: Sempre que Israel está envolvido em estudar e compreender os Segredos dos 
Céus, o que significa procurar conhecer a D'us e se aproximar dele; o mundo permanece estável. Se o mundo 
em que vivemos hoje, não possui nenhuma estabilidade é sinal de que não se estuda os Segredos dos Céus a 
contento, ou seja, poucos são os que desejam aproximar-se de Hakadosh Baruch Hu. 

Surge nesta parashá uma frase muito dura de Rabi Shimon Bar Yochai, onde ele afirma que aquele que não 
estuda os Segredos dos Céus, suas almas são confiadas ao Anjo Dumá (o anjo do Guehinom), e não sai mais de 
lá. Também está dito que só os bem aventurados se levantam de noite, porque amam a verdade e estudam as 
doutrinas secretas, porque é quando o Sagrado desce ao Gan Éden e se regozija com os justos. Isso nos ensina 
que aquele que se levanta à noite para estudar tem a sorte de conectar-se com a Consciência Divina. As 
mensagens que lhe vem neste momento, são vindas diretamente de Hakadosh Baruch Hu. Todos os justos das 
gerações anteriores tiveram este privilégio de conectar-se com a Consciência Divina, mas isto só ocorre com 
aqueles que se levantam de noite, em Chatsot Laila e procura estudar o Zohar, a Internalidade da Torah. 

Avraham vivia num local de muita idolatria e o Eterno quis tirar deste lugar não somente a Avraham, mas 
também a seu pai Terah, a Lot seu sobrinho e a Sara, sua esposa. Aquele local era considerado por D'us como o 
ambiente dos culpáveis. Por isso lhe foi dito Lech Lechá (sai para você - ou por sua vida). E não apenas ele 
deveria sair desse ambiente, mas também sei pai, Lot e Sara. 

DE BAIXO PARA CIMA! 

Precisamos entender que nada ocorre acima sem a devida 
iniciativa abaixo. O impulso de baixo para cima na 
espiritualidade produz um efeito igual ao de uma vela. Para ter 
o calor produzido por uma vela, precisamos da parte mais baixa 
da vela, que é o seu corpo de cera com o pavio. Quando esta é 
acendida, surge a chama que se projeta para cima. Essa chama 
começa em sua parte mais baixa com a coloração azul, seguindo 
para um tom de amarelo e então branco, tornando-se 
transparente. Esta última parte, transparente, é onde está o 
calor em si e este calor se propaga tanto quanto o tamanho da 
vela e a intensidade da chama permitir. Mas nunca haverá 
calor a menos que a vela seja acesa. 

A mesma coisa ocorre quando uma pessoa não estuda os 
Segredos dos Céus, pois este estudo demonstra envolvimento e 
desejo por aproximar-se do Eterno através do Conhecimento 
sobre o Sagrado, bendito seja! Vamos entender como podemos 
disparar este impulso aqui em baixo e ativar estas respostas nos 
mundos de acima. 

O DESPERTAR DA PROFECIA 

ָ וַיּאֹמֶר ,לְךָ, לֶךְ אַבְרָם אֶל ייְ  א�     ָך מְ רַ ְג ָנָ ,ל קְ תַ ְא ָךל מְ רַ פא (לְ, , ) לאתתק    ל�.לָךְ.א
ת ) ס ְּ תְ ְֵמיק א הָכָ   ח� ין

A palavra "tu" aqui, diz R. Eleazar, significa "para teu próprio benefício, para te preparar, para 
aperfeiçoar teu grau". "Sai daqui": ou seja, não é adequado que permaneças aqui entre esses 
pecadores. 



  Projeto Kakatuv - www.kakatuv.com.br ב׳׳ה 9

,דְחָכְמְתָא, רוּחָא לְאַבְרָהָם לֵיהּ יהִָיב הוּא בְּרִיךְ קוּדְשָׁא דְּהָא לְךָ לֶךְ דְמִלָּה וְרָזאָ     ס)  ו� י ( ור שצנ יִ דְּי ע    ו� 
 ַּכַּל בְּהוּ ְַתקַל אָ ְל ָדַעיק ִיְ דִּיֵיל מַנ לַ ע רֵי � ִטְ

A verdade real é esta. D’us inspirou Abraham com um espírito de sabedoria, para que pudesse 
descobrir, por meio de certos testes, os caracteres de todos os países habitados do mundo. Ele os 
observou e os colocou na balança, e descobriu os poderes (celestiais) aos quais foi confiado a cada 
um. 

.בְּידֵָיהּ. סָלִיק הֲוָה וְלָא בְּתִיקְלָא תָּקִיל דְייִשׁוּבָא דְּאֶמְצָעִיתָא נקְוּדָה לְגוֹ מָטָא כַּד              
   ב�

Quando chegou ao ponto central do mundo habitado, tentou pesa-lo, mas não obteve resposta. Ele 
tentou encontrar o poder que lhe era confiado, mas não conseguiu agarrá-lo, embora pesasse 
repetidas vezes. 

,עָלְמָא, כָּל אִשְׁתִּיל מִתַּמָּן דְּהָא וְחָמָא זמְִניִן כַּמָּה תָּקִיל             ד�     ד�   ש� 
     כ�     ד�   ד�

Ele observou que, a partir desse momento, o mundo inteiro foi plantado, e mais uma vez testou e 
pesou, descobrindo que o poder superior responsável por ele era um que não podia ser avaliado, 
que era recôndita e oculta, e diferente dos (poderes que comandavam as partes periféricas do 
mundo habitado). 

.סִטְרוֹי. לְכָל עָלְמָא כָּל אִשְׁתִּיל מִנּיֵהּ דְּישִּׁוּבָא אֶמְצָעִיתָא נקְוּדָה דְּמֵהַהִיא כְּמָּה דְּהָא וְידַָע וְתָקִיל אַשְׁגַח      ד�     ד�
     כ�  ש�      כ� ד�     לְֻהו כְ ֵָיה ,ו ִיד חֲ א  ) בר י״א ַּיֵ א (ו וּ אֵ ַּשְׂמ לָלכ
ְ רַ א

Ele refletiu mais uma vez e chegou à conclusão de que, assim como o mundo inteiro havia sido 
plantado em todas as direções a partir daquele ponto no centro, o poder que o comandava era 
aquele de onde emanavam todos os poderes responsáveis pelos outros cantos do mundo e aos 
quais todos estavam ligados: por isso "partiram com eles de Ur dos Caldeus para ir à terra de 
Canaã". 

Os profetas que desejavam atrair sobre eles o Ruach Hakodesh (a inspiração Divina), se viam obrigados a 
preparar-se dando voltas em sua imaginação. Isto quer dizer que quando uma pessoa se prepara para 
conectar-se com a Consciência Divina ou com a Consciência dos Justos, primeiro precisa colocar-se em estado 
de meditação, meditando sobre um Nome Sagrado, por exemplo. Isto nos fará gerar imagens que surgirão de 
nós mesmos. Esta atitude criará uma reação nos mundos superiores, e nesta dimensão superior, onde há muito 
mais espiritualidade do que no mundo físico, é de onde nos serão enviadas imagens e conceitos, que virão como 
resposta do que iniciamos aqui em nosso mundo. O impulso é iniciado pela meditação com os Nomes Sagrados 
e em resposta nos são enviadas imagens e mensagens dos mundos superiores, então já se poderia profetizar 
depois disto. 

Lech Lechá quer dizer sai de teu cenário físico para teu proveito, para que você melhore e sua situação (baseado 
na influência externa) também melhore. Te afasta dos culpáveis (daqueles que ignoram a verdade por não 
estudar). Mas isto também quer dizer sair do seu próprio "país exterior" e entrar em seu "país interior". Isto quer 
dizer que Avraham deveria deixar de mover-se no mundo externo, pela exterioridade e deveria começar a 
mover-se internamente, pela espiritualidade (meditação), voltar-se para o espiritual e aos mundos superiores. 
Estamos falando de sair do "lugar", "do país dos cinco sentidos físicos" e entrar no "país da alma". Avraham 
deveria sair das crenças que prometiam prever o futuro com a ajuda dos astros, e deveria sair da "casa de seu 
pai" já que este era um idólatra. Abandonar as crenças falsas e as influências destas crenças em todos os 
aspectos.  



  Projeto Kakatuv - www.kakatuv.com.br ב׳׳ה 10

É desta passagem que aprendemos que estes são os conceitos que devemos abraçar em detrimento de todos os 
que possuírmos, pois quando o Eterno disse a Avraham; Lech Lechá, ele já não estava no país de seu pai, já 
haviam saído de Ur dos Caldeus e partido para Haram, portanto, não se trata de uma mudança de aspecto físico. 
Toda a interpretação que devemos trazer para a expressão Lech Lechá é unicamente de ordem mística, de 
forma nenhuma ligada a aspectos do mundo físico.  

Tomar a decisão: Lech Lechá, "sair para seu próprio proveito e para dentro de si mesmo", é gerar este impulso 
inicial que gera resposta dos mundos superiores. Nada acima ocorrerá se não for provocado abaixo, mas para 
que isso ocorra é preciso sair de fato do mundo dos sentidos físicos.  

Imagine esta cena: em meio a um momento de crise em um país, o líder político reúne todos os que compõe o 
governo e lhes diz: "que todos nós venhamos a meditar a partir de agora para a dissolução desta crise que 
estamos vivendo". Pode parecer estranho, mas é justamente isto que esta parashá está nos ensinando. Não serão 
decisões políticas que resolverão os problemas de um país, mas trabalhar espiritualmente para trazer soluções 
dos mundos superiores. As crises nada mais são do que um impedimento na descida do fluxo de bênçãos sobre 
este mundo. A ideia mostrada acima parece absurda porque na verdade estamos fixados no "país de nossos pais 
terrenos", onde crenças erradas nos levam a não contar com os mundos superiores e apostar todas as fichas na 
fisicalidade. Não será possível estabilizar a situação mundial até que todos entendamos este tipo de 
meditação.  

Em Bereshit 12.3, está escrito: "abençoarei os que te abençoarem e amaldiçoarei os que amaldiçoarem". O texto 
ainda segue dizendo que todas as famílias da terra se abençoarão usando o nome de Avraham. Mas o que isso 
pode significar? Trata-se de seguir os mesmos passos. Esta parashá existe para nos mostrar como agir e 
conseguir a elevação que realmente precisamos. O caminho está nesta parashá. 

Uma pessoa é considerada justa, quando sua vida está baseada em atos de justiça, mas na linguagem do Zohar, 
justo é aquele que estuda os Segredos dos Céus. Uma pessoa que estuda os Segredos dos Céus sabe como fazer 
com que o fluxo de bênçãos flua dos mundos superiores até o nosso mundo, e quando isso acontece, este fluxo 
de bênçãos não chega somente para esta pessoa, mas para todos que estão ao redor. Estes ao redor que 
recebem estas bênçãos bendizem aquele que as abençoou.  

O Zohar chega a dizer que é uma obrigação dos justos converter os culpáveis, ou seja, levar estes Segredos até 
eles de forma que repensem seus caminhos e se voltem para a verdade. Os culpáveis são justamente aqueles 
que decidem se afastar dos Segredos dos Céus. Lembre-se que estudar o Sod é, antes de mais nada, um 
trabalho de aproximação com Hakadosh Baruch Hu, logo afastar-se deste conhecimento é não desejar estar 
próximo do Eterno. E deve ser assim, porque se o mundo for deixado nas mãos destes culpáveis, acabarão por 
destruir o mundo, pois assim como o conhecimento do Sod estabiliza o mundo, os que rechaçam a Cabalá 
desestabilizam o mundo. A ideia, portanto, é trabalhar para que a ignorância acerca do Sod seja combatida e os 
culpáveis não se multipliquem incontrolavelmente.  

PERSISTÊNCIA DIA A DIA 

O Zohar diz que o justo não deve cansar-se, antes deve persistir ainda que tenha fracassos uma e outra vez em 
suas tentativas de converter os culpáveis, tem que voltar ao trabalho repetidamente, sem cessar. Avraham fazia 
exatamente isso, recebendo pessoas estranhas que passavam em sua tenda para lhes falar acerca do Criador. 
Quando Avraham descobriu Hakadosh Baruch Hu, passou a converter todos os que estavam em seu entorno 
com paciência e lutava contra idolatrias muito arraigadas nestas pessoas. Onde está o mérito de Avraham para 
chegar a ser chamado de pai das três religiões monoteístas? Justamente na quantidade de pessoas que 
converteu. Começou convertendo a si mesmo, saindo da idolatria e entrando nos Segredos dos Céus e a partir 
de então trabalhou para expandir este conhecimento. Aprendemos então que, todo aquele que traz ao rebanho 
um dos culpáveis, seu mérito não está apenas no que realizou, mas também em todas as ações meritórias 



  Projeto Kakatuv - www.kakatuv.com.br ב׳׳ה 11

daquele que, por ele, foi convertido. Cada mitsvah ou boa ação por esta pessoa realizada, será como se ele 
mesmo o tivesse feito e estará em sua conta.  

O rei David, para receber o reinado e tornar-se rei de Israel, só pode fazê-lo quando uniu-se ao mérito dos 
patriarcas. Para isso teve que conectar-se com suas tumbas em Hebron, onde os patriarcas estão enterrados, 
por isso o reinado de Davi começou em Hebron. Aqui temos uma outra lição. Uma boa forma de retificar sua 
vida é “ir a Hebrom” e conectar-se com os patriarcas. 

* Vale lembrar que em Hebrom está a gruta de Machpelá, onde acredita-se estar a porta para o Gan Éden. É 
preciso pensar e entender com cuidado esta informação. Nesta gruta, Adam e Chavah, Avraham e Sara, Yitschak 
e Rivka e Yaakov e Leá, foram sepultados. 

Quando Hakadosh Baruch Hu disse Lech Lechá para Avraham Avinu, ele cruzou o país, "vaiábor", ר ֹ֨  em ויַַּעֲֽב

hebraico. Esta expressão possui duas letras importantes: ayin e bet. O valor numérico destas duas letras é 72. 
Isto quer dizer que Avraham conectou-se com o Nome Sagrado de 72 letras. Esse Nome é a síntese de todos os 
Nomes Sagrados que podemos encontrar na Torah. É como a fórmula básica.  

Em Shemot 34.6 está escrito que D'us cruzou (passou de um lado para outro) diante de Moshê. A mesma 
expressão aparece aí; "vaiábor" ר ֹ֨  Novamente é uma alusão ao Nome de 72 letras. Porém, não estamos .ויַַּעֲֽב

falando dos 72 Nomes de D'us,  mas de um Nome Sagrado que contém 72 letras.  

Uma vez que Avraham saiu deste país, obedecendo a ordem Divina, indo para um outro país, o país interior, 
como vimos anteriormente, Avraham levantou dois altares. O primeiro é o Altar da Sabedoria Conhecida. O 
segundo é o Altar da Sabedoria Secreta. Com o segundo altar, subiu de grau em grau até obter a máxima 
Sabedoria. Quando uma pessoa busca a máxima Sabedoria é chamado amigo de D'us. Neste momento Avraham 
estava em um país onde havia fome, porém, não de comida, mas de sabedoria. Não havia nada para se 
alimentarem de saber. Para que esta terra tivesse sua fome saciada, precisava ser santificada e foi Avraham 
Avinu quem a santificou.  

O NOME SAGRADO DE 72 LETRAS  

Existem os 72 Nomes Sagrados, formados por 
três letras cada como mostra a figura ao lado. 
Porém, segundo os cabalistas estes e os 
demais Nomes como o Nome de 12 letras ou o 
Nome de 42 letras e etc., agem a nível deste 
mundo, mas existe um Nome Sagrado de 72 
letras cujo alcance abrange toda a galáxia, todo 
o sistema planetário. Um Nome que nos situa 
num nível muito mais alto do que todos os 
outros Nomes. 

Este Nome está formado pelas 42 letras 
encontradas nas iniciais das palavras da poesia 

Ana Bechoach, mais trinta letras retiradas do primeiro capítulo do Sêfer Ietsirá, o Livro da Formação escrito por 
Avraham Avinu. Este é um Nome considerado muito secreto.  

Apenas com a visualização deste Nome, nossa alma já é erguida a um nível muito alto. A partir de então 
invocamos um anjo que é capaz de anular decretos. E como se diz decreto em hebraico: Guezerá. O anjo que 

anula os decretos é chamado GUEZAR'EL - גזראל. Este nome (do anjo), só deve ser ativado quando estivermos 
visualizando o Nome de 72 letras e alcançado o nível "galáctico", ou seja, com a capacidade de influência superior 



  Projeto Kakatuv - www.kakatuv.com.br ב׳׳ה 12

ao normal que se refere ao nível terreno. Primeiro escaneamos o Nome de 72 letras e só então ativamos o nome 
do anjo citado. 

Como forma de visualizar e facilitar a meditação, a nível mundo, ou no nível que atinge os demais Nomes 
Sagrados, nos imaginamos em círculo e colocamos o planeta no meio deste círculo. O formato da galáxia seria 
como um círculo oval deitado. Imaginamos e visualizamos o referido Anjo na parte superior deste círculo oval e 
buscaremos o reforço do campo eletromagnético da mesma, para que não venha de uma instância superior, 
outros decretos. Entenderemos que toda a Árvore da Vida está dentro deste círculo oval, ou seja, todo o sistema 
de nossa galáxia, todas as estrelas e planetas que o compõem. Fazemos com a intenção de que não haja decretos 

que tragam medo e este medo sempre traz o que é temido, 
principalmente sobre as questões que são anunciadas como eventos de 
destruição do planeta como num evento apocalíptico. 

-=-=-=-=-=-=-=-=-=-===-=-=-=-=-=-=-=-=-=-=-=-=-=-=-=-=-= 

Gostaria de deixar uma sugestão aqui. Exercícios de meditação deste 
nível são obras avançadas no Conhecimento da Cabalá. Sugiro que não 
façamos em toda a sua força como a buscarmos a quebra de decretos 
sobre o planeta inteiro, pois teríamos que contar com um mérito que 
provavelmente não tenhamos.  

Meu propósito com o Projeto Kakatuv é trazer ferramentas para que 
possamos desenvolver nossas vidas e nos aproximarmos do Eterno. Que 
neste momento, portanto, seja esse o nosso alvo. Se ao visualizar este 
Nome Sagrado já alcançamos um nível tão elevado, busquemos que 
decretos sejam quebrados em nós mesmos, para que possamos nos 
aproximar do Sagrado e mais adiante, quando sentirmos o impulso dos 
Céus e se sentirmos, então façamos a meditação em toda a sua força.  

Acredito que nem seja aconselhável pensar no nível máximo desta 
meditação sozinhos, mas uma atividade desse nível deveria ser 
acompanhada por um mestre e com um grupo de pelo menos 10 pessoas 
iniciadas nos Segredos dos Céus. 

-=-=-=-=-=-=-=-=-=-===-=-=-=-=-=-=-=-=-=-=-=-=-=-=-=-=-= 

À esquerda temos as letras que compõem o Nome Sagrado de 72 letras. 

As 42 primeiras letras são as letras iniciais de Ana Bechoach. As quatro 
últimas linhas trazem duas frases que são: RACHUM VECHANUN, RAM 
VENISSA, e SHOCHEN AD MAROM VEKADOSH. Juntas formas as 72 
letras do Nome Sagrado mencionado aqui e usado por Avraham. 

-=-=-=-=-=-=-=-=-=-===-=-=-=-=-=-=-=-=-=-=-=-=-=-=-=-=-= 

AVRAHAM NO EGITO 

 ב�.שְׁלֵימָתָא. בְּהֵימְנוּתָא וְעָאל דְּידַָע כֵּיוָן וְאַבְרָהָם    כ�    ד�      ד�  ַיִ רְ צִ מּ וֲָ. ו ִיה טָ ִינָנ מָ ִיּ א ) מ
וּבְ לְמִצרְנינא (   כַּתָּא ְׁתֲֵזי , אִש  אְַא אבּ ל ַּ סְת  ַ ר    דּ י �

Quando Avram conheceu D’us e se tornou perfeito na fé, buscou se familiarizar com todos 
aqueles graus (de sabedoria) ligados ao mundo inferior, e como o Egito derivava do lado Direito, 
ele desceu ao Egito. (Observamos aqui que a fome só acontece quando a misericórdia deixa de 
moderar a justiça.) 



  Projeto Kakatuv - www.kakatuv.com.br ב׳׳ה 13

.מִצְרָימְָה. לָבאֹ הִקְרִיב כַּאֲשֶׁר וַיהְִי  א�        כ�   ֲׁשֶ אַ ַ,ּ כ רָ ֵק עָ ִּב לֵיהמ   י �   אֶלּר דִכְתִב , ְּ ב ,כ
) ש  ״ד הו קְרִיבוּפַרְעֹ י יִ אְ אַקְדּ וּ לְה   ל� לֵ רָא ְׂ יוּבשִ    ףּ או   ִיבא � רְ קַ ְשׁגַּרְמֵיּה ְּא דּ וְּקו ה  יכְּד

    לְ      ְ ב� לּ ו     ד� ְ לּ ו         

AGORA ACONTECEU QUE, QUANDO ELE ESTAVA PERTO DE ENTRAR NO EGITO. A palavra 
hikrib (chegou perto) significa literalmente "aproximar-se"; tanto quanto dizer que ele se 
aproximou de D’us, de forma adequada. ENTRAR NO EGITO: ou seja, examinar esses outros 
graus (inferiores) para saber como evitá-los e evitar os caminhos dos egípcios. 

,חֲזיֵ, תָּא יהְוּדָה רַבִּי אָמַר סב)    חַת   ְבִּלָא �יִםהָם ַּע תְ ִׁש בְּוׁ ,ּא מִצרְ ְּ ב אַרְ מ ְ שׁ   ְָהא
 תִיב  דֶ ֵר   םָ הָ .רְ כּמְ   ִצְ מ  ב   כָּלטָעַ אּ ו ָאהַ לְי  יָנהּ

R. Judah disse: 'Considere isto. Como Avram desceu ao Egito sem antes obter o consentimento de 
D’us (pois em nenhum lugar está escrito que D’us disse a Avram para ir ao Egito), seus 
descendentes foram escravizados pelos egípcios por quatrocentos anos.' Durante toda aquela 
noite, ele ficou ansioso em relação a Sarai, 

.אָתְּ. מַרְאֶה יפְַת אִשָּׁה כִּי ידַָעְתִּי נאָ הִנּהֵ אִשְׁתּוֹ שָׂרָה אֶל וַיּאֹמֶר       ש�     א�    ד�    ֶּלָ  .א
הּהָ ְמו קּ עְַאו ִי הַ ָה תֲ עַ ְּתַּכַלָ סִ ְנָא קּ ִיו דְ ָ רָ ְׂש ְגִיאוּד סִ ָ תּ יעו ְנִ וֲַצ הְ יהוֹ ֵינֵ  ד    ב   ם  א  י
א �

E ELE DISSE A SARAI, SUA ESPOSA: EIS AGORA QUE SEI QUE VOCÊ É UMA MULHER BELA PARA 
SE OLHAR PARA CIMA. Será que ele não sabia disso antes? Isso confirma o que aprendemos: até 
então Avram nunca havia observado de perto as feições de Sarai devido à modéstia excessiva que 
governava suas relações, mas quando se aproximou do Egito, elas foram reveladas, e ele viu como 
ela era bela. 

,ידַָע, בְּמָּה אַחֵר דָּבָר     ד�  ב�         ב�    בָָ חֵַ.ּ ד ִנִּ ְּתִנָה עַ דָ י
ָ מָ חְ ִּמָה ִינְּתָע כְ  ן �     ץ � ם  ר י

Segundo outra explicação, ele sabia pelo fato de que, ao contrário do que costumava acontecer, 
ela estava tão bonita quanto sempre depois do cansaço da viagem. Outra explicação é que Avram 
disse isso porque viu com ela a Shekinah. Foi por esse motivo que Avram ousou dizer 
posteriormente: "ela é minha irmã"... 

.גְּוָוניִן. לִתְרֵי אִסְתָּלַּק דָא וּמִלָּה    ַ כ� חְ ִי .ו תְ כִ דְ ז׳) מ, ,  רֹ אֱמו ָכְמָה׳ ( ְּאֲחֹו חַ תָ .א   ב מְרִי   תִי
) וּ . ה׳  וְאַתּ דַבד ( ְּ אֵלת  ַעַן מְ ּ .ּל ב  טַב  ל ְּ שְׁכִינ, כ  ַ מָ ּא ב    ּו י� ב ו ה 

  נ�   ִלךְֵ.ּ בְִגיי �  ׁ � נָש   ק סְתַּלְּכְֶּה

…com duplo sentido: um literal, o outro figurativo, como nas palavras "diz à Sabedoria, tu és 
minha irmã" (Prov. 7, 4). DIZ AGORA QUE TU ÉS MINHA IRMÃ. 

ַּבִ'וְגו'. אֲחוֹתִי נאָ אִמְרִי ָ .ר יס ַיֵ מָ ַ דָ וֲָי הָָה רְ בַ לְֻהו כְ ֵ אָ רְ צִ ִימ ִיפ טְ ִנּוּ ְזִּמָא  ן � ל י  יע  לא   ל
 ּ �  א �  אאר  אֶלּל ְּגִן . חָמב ְּ ּד כִינְת ְׁ ָּש עִמ

DIZ AGORA QUE TU ÉS MINHA IRMÃ. O rabino Yesa disse: 'Avram sabia que todos os egípcios 
eram cheios de lascívia. Pode, portanto, parecer surpreendente que ele não estivesse apreensivo 
por sua esposa e que não tenha voltado atrás sem entrar no país. Mas a verdade é que ele viu com 
ela a Shekinah e, por isso, estava confiante. 

.מְאדֹ. הִיא יפָָה כִּי הָאִשָּׁה אֶת הַמִּצְרִים וַיּרְִאוּ מִצְרָימְָה אַבְרָם כְּבאֹ וַיהְִי  א�     ב� ָחו א� תְ פּ ַלָה, ו ֵיס מְ ִנָּל מ ְטוּנָ סּ קו
      ן � ח ה  א �    א �  א ה�א  א יב � ה  א



  Projeto Kakatuv - www.kakatuv.com.br ב׳׳ה 14

AGORA, ACONTECEU QUE, QUANDO AVRAM CHEGOU AO EGITO, OS EGÍPCIOS VIRAM A 
MULHER COMO ELA MUITO BELA. R. Judah disse: Ele a trouxe em uma caixa, e eles a abriram 
para cobrar impostos. Quando foi aberta, uma luz como a do sol brilhou, como diz "que ela era 
muito bela". 

,מְאדֹ, מַאי    ד�  ב�  ננה)   ַפִּ וְחרָא. א מִלְקַדְ ְּ כ ה  דִכְ  ִּר יַ ו וֹ ׂא ש פרַ  
 יָון תִיב   וּ רִיאְ  הָ� תֶ ָהא ּׁ  מַאי  ְאו  תָה  יֵ ֹה ,ארָ דְּאֲפעְ  וְ ְִלקַדּ מְ כּ  ּכ ל� ו ְַיהַל ו או  פַּ  ּ � 
בש) כ. וְג

A palavra "muito" indica que eles viram na caixa outra figura; pois quando a tiraram, viram uma 
figura na caixa como antes. Por isso as Escrituras se repetem: E OS PRÍNCIPES DO FARAÓ A 
VIRAM, E POR ISSO A LOUVARAM AO FARAÓ.' 

.יצְִחָק. רַבִּי אָמַר         ד�           ב�    ד�  ִנּוּ ב� אְ ֵלָ ,ו לְ ְּתַּכ סִ  ) בכלמ כ)ב� ְּ
 הַ מ  יֵ  לְמָאהֲו  ק� םִ מֵע אָ וּא �רִיךְׁש וּ ,דְּה ִיה ְ דַ ק ְּ ב   י� דִּ ִּבְָּא ד )י�ב ,)ְתִיב , מַב , י׳ (  ֵרו מ 

      יִהו יֵ כ ָּ תְ   ְֲעבִיד ָן אָ לְסָלְּגִדְמִית וֹ ל

R. Isaac disse: 'Ai dos pecadores do mundo que não conhecem e não observam a obra do Santo, 
bendito seja Ele, nem refletem que tudo o que acontece no mundo é de D’us, que sabe desde o 
início o que virá no fim, como está escrito, "declarando o fim desde o início" (Is. 46, 10). Ele olha 
para frente e monta uma sequência agora para desenvolvimentos no futuro distante. 

,פַּרְעהֹ, לְגַבֵּי שָׂרַי דְּאִנסְִיבַת אִלְמָלֵא חֲזיֵ תָּא  ָ א� תּ ָאו קְ לַ ִיָ ,וְא רָ ָ תּ ָאו קְ לַ ַ תָ בְ לְִקוֵּל ַיְִי רְ צִ ִימ עָ ג לִֹיִנְ ְדו
 ב ם �א ם �  ) דב ו׳:� י וֹתי (וַ תֹ וֹלִ ּמוֹפְתִיםאו דְ םגּ יִ עָ רְ ִו מְ    מַכּו ֶׂרלָּן ע�ה אַף

אן ע� ָּ כְּמֶׂר ִֹּות . עֲב ְּ וּדְש בק י ִּ נִס ןָ רּ ּגְבו ו ִשְׂרָ ליְ אוּ הָכא , ַד בֲ   ךְָׁאהּ ְּרִי ואּ � ָרָה 

Assim, se Sarai não tivesse sido levado ao Faraó, ele não teria sido atormentado, e foi sua 
repreensão que causou a subsequente repreensão dos egípcios. A palavra "grande" é aplicada aqui 
às pragas infligidas ao Faraó e também aos "sinais e maravilhas que D’us mostrou sobre o Egito" 
(Deut. 6, 22), para indicar que aqui, como ali, houve dez pragas, e que assim como D’us fez 
maravilhas por Israel à noite, assim Ele fez maravilhas para Sarai à noite.' 

R. Yossi expôs o texto: "Tu, ó Senhor, tu és um escudo ao meu redor, minha glória e o levantador da 
minha cabeça” (Sal. 3, 4). Ele disse: 'O que Davi quis dizer foi: "embora o mundo inteiro venha fazer 
guerra contra mim, tu, ó Senhor, és um escudo ao meu redor". Davi ainda disse a D’us : "Soberano 
do Universo, por quê os israelitas não concluem uma de suas bênçãos com o meu nome como 
concluem com o nome de Avraham? 

,לְדָוִד, הוּא בְּרִיךְ קוּדְשָׁא לֵיהּ אָמַר   כ� א�    ב�     ו�        ב� ַ ש� מָ וִָלֵיה. א ִ ִא כָ לי ) תהיליה
ב׳ (  לים נֵניִ �     יִ   יֵוי � כּ דְּעִי . הַ מִ דּ שֶׁב  דְִ ָּוא ד ק מ ז.ָ אמַר) תהי .אָמַר .אדְּיּה ע� ״ :
ְַנ חָ בּ בִּג׳ ( ל ְַדתּ קָ פּ פְְַַיל רְ ּצ זתּב 

D’us respondeu: "Avraham eu já tentei e testei e descobri que era totalmente firme." Davi disse: 
"Se for assim, 'examina-me, ó Senhor, e prova-me, experimenta meu íntimo e meu coração' (Sal. 
26, 2)." Quando pecou sobre a questão de Bate Sheva, Davi lembrou do que dissera e exclamou: 
"'Provaste meu coração, me visitaste à noite, me testaste e não encontraste, 

ָ בְּחָננִיִ אֲמִינאָ אֲנאָ אָמַר .לִבִּי. בָּחַנתְָּ וְאַנתְְּ וְנסֵַּניִ ייְ              ב�   ת�        ִ כ� תֹ ַ .זַמּו
בֲָ עַ ִי  ן ן י    ה � ת � א ר י �

meus pensamentos não deveriam ter passado pela minha boca' (Sal. 17, 3). Eu disse: Examina-me, 
ó Senhor, e prova-me, e tu provaste meu coração; Eu disse: Teste meu íntimo, e tu me testaste; 



  Projeto Kakatuv - www.kakatuv.com.br ב׳׳ה 15

mas não me encontrou como eu deveria ser; Quem dera que o que pensava não tivesse passado 
pelos meus lábios." 

(E com tudo isso, os israelitas concluem uma bênção com seu nome. 

.אוֹתוֹ. וַישְַׁלְּחוּ אֲנשִָׁים פַּרְעהֹ עָלָיו וַיצְַו  ת� ְׁשָ דּ ִיך ,קו רְ ִיהוהוּ ָגֵא ַיָּימ ַּדִיק צְ לְָל לְְטוּ נָׁשְָנְֵהויִׁש    ְ ה�א �
ןא �  ל � ם � ן �א    ּ �

E O FARAÓ DEU ORDEM AOS HOMENS SOBRE ELE, E ELES O MANDARAM EMBORA. 
Certamente D’us é um escudo para os justos para salvá-los de caírem sob o poder dos homens, e 
assim D’us protegeu Avram para que os egípcios não tivessem poder para prejudicá-lo a ele e sua 
esposa. 

,חֲזיֵ, תָּא    ש�         כ� ד�  ָ תֲ עֹ ,א ְ רַ ַ רְ קִ מְ ָהל דֲ הַ     א  מ ,ּכּי יֵ א אֲמְר ְּ רד ָׂ ש
מַלְקואַלְק    ו� םָ   הָ  יף הּ  הָָא  ָא  ין ל� הָ ָא �הּ  וְב ,של) מאּ א׳ (  שלי  

   ְהָכאָיר נִסְ ָח ,ו דְּ  ֵר � הְ רִ ה  הּ יֵ ְשֲַׁבתְר דּ ְּקו

Pois a Shekinah não deixou Sarai durante toda aquela noite. Quando o Faraó tentou se aproximar 
dela, o anjo veio e o golpeou. Sempre que Sarai dizia "golpear", ele batia, e enquanto isso Avram 
confiava firmemente em D’us que Ele não permitiria que nada de mal acontecesse a Sarai, pois 
está escrito: "os justos são audazes como um leão" (Prov. 28, 1). Essa é uma das provações que 
Avram suportou sem reclamar de Deus. 

Conhecemos a situação ocorrida com Avraham e Sara, quando por ocasião da fome na terra de Canaã, houve 
uma severa fome. O Rei do Egito, Faraó, se maravilhou com a esposa de Avraham e a quis para si. No texto nos 
mostra que Avraham pediu a Sara que dissesse a Faraó que era sua irmã e não esposa, pois temia ser morto por 
causa da beleza de Sara. No sentido literal do texto, temos que Avraham temeu que por desejar Sara, Faraó o 
mataria para ficar com sua esposa. Porém este texto esconde um grande segredo. A irmã aqui mencionada é a 
Shechinah, a Presença Divina. Sara representa o corpo de Avraham e o Egito, representa este mundo que busca 
apoderar-se de nosso corpo, insuflando uma quantidade de necessidades cada vez maiores.  

Quando o seu corpo é representado por Sara, que por sua vez é a Shechinah, então temos que o corpo também 
está santificado, por conta do cumprimento das mitsvot, neste caso, Faraó não vai querer este corpo. Isto quer 
dizer que o mundo físico não vai querer lhe fazer nenhum dano. O Zohar nos diz que a Shechinah é a irmã de 
todos os homens. 

Quando está escrito que Avraham pediu a Sara que dissesse a Faraó que era sua irmã, para que lhe ocorressem 
boas coisas, temos o conceito acima mostrado. Se alguém faz com que a Shechinah esteja sobre si, e seu corpo é 
santificado pela Presença Divina, este mundo não desejará causar nenhum mal a esta pessoa. Pois como disse 
Avraham a Sara: por tua causa minha vida será conservada. 

Então o Zohar diz que quando uma pessoa abandona este mundo, para ter o direito de entrar no Olam Rabá, o 
Mundo Vindouro onde está toda a Sabedoria, tem que ter conseguido esta façanha, fazer com que o seu corpo 
seja transformado em sua irmã, ou seja, precisa ter santificado seu corpo. A santificação do corpo se pratica 
com a continência. Avraham conhecia o segredo da continência.  

Um dos alunos de Rabi Shimon Bar Yochai explica em um comentário no Zohar dizendo: "é uma desgraça para 
os culpáveis (para os ignorantes dos Segredos dos Céus), deste mundo, que não se dão conta de como atua D'us 
neste mundo e que tão pouco se dão conta de que todos os acontecimentos que ocorrem estão minuciosamente 
orquestrados por Hakadosh Baruch Hu, que sabe antecipadamente o que vai ocorrer e que organiza todos os 
eventos para a redenção final". Por mais estranho que possam parecer os eventos em torno de todo o mundo, 
tudo está disposto como peças de um quebra-cabeça que só será visto em seu sentido real, quando chegar o 
final e a redenção final é o que está sendo montado peça a peça, evento após evento, nada é por acaso. Como 



  Projeto Kakatuv - www.kakatuv.com.br ב׳׳ה 16

não temos a visão geral de todas as coisas, vemos apenas pequenos bocados e pedaços sem forma, exatamente 
como peças soltas num quebra cabeças e até mesmo nos desesperamos, pois muitas vezes, a impressão que 
temos é que nada está sob controle algum e que o mal impera livremente.  

Até aqui temos uma introdução aos conceitos que são trazidos no Zohar, sobre a parashá Lech Lechá. O que 
vemos desde já, é a importância de estudar os Segredos dos Céus, pois é justamente isto que trará o equilíbrio 
ao mundo existente e a correta interação com os mundos superiores. Aquele que estuda o Sod, contribui para a 
estabilização do mundo, é amado por D'us e está protegido. É muito lastimável que estas verdades não estejam 
difundidas. Infelizmente, mesmo dentro do povo de Israel, aqueles que se esforçam nos Segredos dos Céus, são 
em muitos casos vistos como loucos, mas o texto do Zohar chama de culpáveis justamente àqueles que não 
buscam conhecer estes Segredos, uma vez que os que buscam o Sod, desenvolvem amor e união com Hakadosh 
Baruch Hu.  

COMO OS EVENTOS SÃO CRIADOS 

136. Venham e eis que, durante toda a noite em que Sarah esteve com o Faraó, os anjos supernais 
vieram entoar canções e louvores diante do Santo, bendito seja. O Santo, bendito seja, disse-lhes: 
Ide todos vós e infligam grandes pragas ao Egito, para que essas pragas sejam um sinal e um 
presságio do que farei no futuro. Como está escrito, "E Hashem atormentava o Faraó e sua casa 
com grandes pragas" (Beresheet 12:17). 

137. Venham e eis que está escrito: "E o Faraó chamou Avraham" (Beresheet 12:18). Como ele (Faraó) 
soube; não está escrito aqui como sobre Avimelech: "Agora, portanto, restaure a esposa do 
homem, pois ele é profeta" (Beresheet 20:7). Aqui, nada foi dito ao Faraó! 

138. O rabino Yitzchak disse: Mas está escrito: "Por causa de Sara, esposa de Abraão." Pois assim 
diziam: 'por causa de Sara, esposa de Avraham.' Porque, nada foi dito a ele como aconteceu com 
Avimelech. Então só essas palavras foram ditas e nada mais: Esta praga é "por causa de Sara, 
esposa de Avraham." E mesmo isso não foi dito (diretamente pelo Eterno). E então ele soube que 
ela era esposa de Avraham, então está escrito: "E o Faraó chamou Avraham." 

No comentário desta parashá, o Zohar nos explica como Hakadosh Baruch Hu cria os eventos neste mundo e 
como estes se desenvolvem. Primeiro o Eterno cria circunstâncias que parecem insignificantes, que não trarão 
nenhuma consequência significativa, invisíveis à percepção humana. Porém, destas surgem circunstâncias 
maiores, sérias e mesmo graves que por sua vez podem ser percebidas pelos homens. Na verdade, estas 
circunstâncias agora percebidas são consequências naturais das pequenas circunstâncias iniciais.  

Mas o que isso quer dizer? A ideia é que Faraó teria que ser castigado e para que isso ocorresse, era preciso que 
Sara fosse levada até próximo a Faraó. Aparentemente nada de grave poderia ocorrer a Faraó por conta disso, 
mas ao ser levada para o palácio de Faraó, uma série de circunstâncias graves começaram a ocorrer tanto ao 
Faraó quanto a sua corte. Pode não parecer, mas este evento, ocorrido anos antes, está relacionado com o 
cativeiro de Israel no Egito e com a necessidade de que Faraó fosse castigado. Assim, o Eterno vai enfileirando 
eventos um após o outro, sem que possamos perceber, até chegar ao objetivo desejado pelo Eterno. Dois tipos 
de castigos foram impostos a Faraó, um por haver se aproximado de Sara, que por sua vez foram eventos 
precursores das pragas do Egito, quando Israel estava cativo em terras egípcias.  

Hakadosh Baruch Hu opera milagres a favor de Israel durante a noite na saída do Egito, pois a última das 
pragas, a morte dos primogênitos se deu à noite. Da mesma forma, a manifestação Divina a favor de Sara, 
quando esta esteve no palácio de Faraó, também ocorreu durante à noite. O Zohar nos diz que Hakadosh 
Baruch Hu protege os justos, ao referir-se ao ocorrido com Sara, para que nada, nunca venha a lhes venha a 
causar dano. Mas o que ocorreu a Faraó no momento em que tentou se aproximar de Sara? O Zohar nos diz que 
cada vez que Faraó tentou se aproximar de Sara, foi golpeado por um anjo que descia dos Céus com esta missão. 



  Projeto Kakatuv - www.kakatuv.com.br ב׳׳ה 17

Sara podia comunicar-se com este anjo e cada vez que Sara pedia, o anjo golpeava a Faraó. De todas as formas 
Avraham estava confiante de que nenhum homem poderia fazer mal a sua esposa.  

Mas existem conceitos por trás destes eventos narrados na Torah e no Zohar. Sara é a simbologia do corpo de 
Avraham. Avraham, por sua vez, simboliza sua alma. As matriarcas simbolizam o corpo dos patriarcas.  

Faraó, o líder de Mitzraim (Egito), cuja palavra vem de mitsar, que significa estreito em relação ao corpo, ou 
seja, uma referência ao mundo físico. Isso nos ensina que este mundo físico não pode causar dano ao corpo do 
patriarca. Por isso vemos que Avraham foi atirado em um forno incandescente e nada lhe ocorreu. Este mundo 
tem seus perigos, seja para o corpo, seja para a alma, vimos na parashá Bereshit o nome dos anjos que causam 
danos ao homem.  

O MEDO 

130. Por causa disso, todas as noites, as almas dos justos se elevam. E à meia-noite, o Santo, 
bendito seja, vem ao Jardim do Éden para se deleitar com eles. Com quem? O Rabino Yossi 
responde: Com todos eles! Com aqueles que habitam naquele Mundo, e com aqueles que habitam 
neste mundo. Juntos, com todos eles, o Santo, bendito seja, encontra alegria à meia-noite no 
Jardim do Éden. 

131. Venha ver, o mundo superior precisa ser despertado pelo mundo inferior. Quando as almas 
dos justos deixam este mundo e se elevam, todas são vestidas pela Luz Suprema – por uma figura 
esplêndida. E o Santo, bendito seja, se deleita com elas e anseia por elas porque são fruto de Sua 
obra. Por isso,  

132. O Rabino Yessa disse: Até se deleita com aquelas deste mundo. Como isso pode ser? Ele 
respondeu: Porque à meia-noite, todos os verdadeiros justos acordam para estudar a Torá e 
recitar todos os louvores da Torá. E aprendemos que o Santo, bendito seja, junto com todos os 
justos que estão no Jardim do Éden, todos escutam atentamente suas vozes. E, durante o dia, um 
fio de graça é entrelaçado ao redor deles. Como está escrito, "Ainda assim Hashem comandará sua 
bondade amorosa durante o dia, e na noite, Seu cântico estará comigo..." (Tehilim 42:9).  

133. Portanto, os louvores que se elevam diante do Santo, bendito seja Ele, à noite, são os mais 
completos. Venham e eis que, quando o povo de Israel estava trancado em suas casas, enquanto o 
Santo, bendito seja, matava os primogênitos dos egípcios, eles recitavam esses louvores e salmos 
diante do Santo, bendito seja. 

134. Venha e eis que o rei Davi costumava acordar à meia-noite. E se você puder dizer que ele se 
sentou ou deitou em sua cama enquanto recitava essas canções e louvores, não é verdade! Na 
verdade, é como está escrito: "À meia-noite me levantarei para te dar graças" (Tehilim 119:62). "Eu 
me levantarei" definitivamente significa que ele ficou ereto enquanto estava ocupado com os 
cânticos e louvores da Torá. 

Já mencionamos em outros momentos que tudo o que a Cabalá  nos ensina em termos de ritos, orações e 
meditações, tem como único objetivo a conexão com o Sagrado.  

Todos estes louvores aqui mencionados no Zohar, não são simples cânticos de alegria, mas atos de 
aproximação, com códigos que, além de manifestar a gratidão devida àquele que nos deu todas estas 
ferramentas, também aciona dispositivos espirituais que mudam situações e nos dão forças para seguir, além 
de gerar proteção. É por isso que está escrito: “A meia noite me levantarei para te dar graças” e ainda “E, 
durante o dia, um fio de graça é entrelaçado ao redor deles”. 



  Projeto Kakatuv - www.kakatuv.com.br ב׳׳ה 18

Durante as horas que compõem o dia de 24h, existem momentos considerados mais propícios para as orações e 
meditações. São momentos onde o Eterno está mais “acessível”, onde a energia que domina é de Misericórdia e 
Clemência. É a isto que o Zohar chama de “chatsot laila”, a metade da noite, que ocorre entre as 2h e 3h da 
madrugada, um momento que os cabalistas utilizam para aproveitar essa acessibilidade com o Eterno.  

Em Mishlei (Provérbios) 28.1, diz que o justo é valente como um leão, porque não teme a nada. Aqui temos outro 
conceito muito importante: o medo. A espiritualidade é a antítese do medo. Isso porque aquele que tem 
atingido a espiritualidade realmente, controla a sua alma e sabe o que precisa fazer para ter efetiva proteção. 
Independente do que lhe ocorra, não terá medo.  

Essa afirmação se dá, não porque o justo vá pensar que nenhum tipo de problema o acometerá. O fato é que 
mesmo que nada de mal realmente nos ocorra de forma direta, seria impossível não se incomodar ou até 
mesmo sofrer vendo o que ocorre ao nosso lado pelo fato das pessoas se afastarem cada vez mais do Eterno. O 
sentido aqui é a certeza que vem de dentro, ao observar e saber que tudo está debaixo do controle verdadeiro e 
produtivo do Eterno e que o final de todas as coisas, por mais estranho que nos pareça, será exatamente o alvo 
do Eterno e que nós mesmos aceitamos no início de tudo, quando desejamos que não podíamos mais comer o 
“pão da preguiça” e que deveríamos também ser doadores e ter nosso próprio mérito. 

São conceitos dos quais não nos lembramos agora, mas todos estivemos juntos neste mesmo momento, 
representados pelo que é conhecido como “a alma universal”, a Criatura inicial.  

Assista os vídeos Anfitrião e do Hóspede, para melhor entendimento destes conceitos. 

Existe um conto chassídico que nos ensina o seguinte: 

Havia um tsadik que vivia no deserto, e vieram os bárbaros para destruir seu pequeno povoado e ele dizia que 
não tinha nenhum medo. E vieram estes bárbaros e destruíram toda a pequena aldeia e este justo possuía um 
assistente que veio correndo lhe dizer que os bárbaros estavam invadindo e o tsadik estava estudando 
tranquilamente. Diante do aviso do assistente, o tsadik respondeu: fique tranquilo que aqui nada ocorrerá. Mas 
o assistente insistia que o tsadik deveria se levantar e se esconder de alguma forma, mas o tsadik insistia em 
dizer, acalma-te porque aqui nada vai ocorrer. Vendo, porém, seu assistente tão assustado, disse a ele: vou lhe 
dar um dom por alguns segundos quando você poderá ver o mundo espiritual por alguns segundos. Quando o 
tsadik fez sua segulá, o assistente pôde ver que haviam milhares e milhares de anjos protetores ao redor deles, 
contra os duzentos bárbaros que haviam. O assistente perguntou como podia ser assim. O Tsadik explicou que 
tudo o que estudamos e rezamos produz anjos e mais anjos que são como guarda-costas e por isso não temos 
nada do que temer.  

Quando os bárbaros chegaram, os anjos fizeram que se tornassem cegos e saíram em fuga aterrorizados. Então 
quem tem medo? Aqueles que não tem seus anjos defensores. E quem não tem estes anjos defensores? Aqueles 
que não estudam o Sod. Aquele que estuda o Sod possui um mérito tão grande e conhece Nomes tão grandes 
que nada de mal pode se aproximar dele. Além disso, o mundo subsiste apenas por causa dos tsadikim. E é 
possível que o mundo subsista apenas pelo mérito de um único tsadik. Isso porque está escrito: "Tsadik yessod 
Olam". (O Tsadik é fundamento - base do mundo). Isto está escrito em Mishlei 10.25. 

ין ס֖וּפָה כַּעֲב֣וֹר ע ואְֵ֣ ֑ יק רָשָׁ צַדִּ֗  עוֹלָֽם: יסְ֣וֹד וְ֜

Quando o turbilhão passa, o homem ímpio deixa de existir, mas o justo é o fundamento do mundo. 

 

Os israelitas que possuem alma santa, esses são chamados "filhos de Hakadosh Baruch Hu". De onde vem esta 
expressão usada no Zohar? Está em Devarim 14.1, onde se lê: "Sois os filhos do Senhor vosso D'us". Esta 
expressão "filhos de D'us" já está escrita na Torah, muito antes de qualquer religião existir. E porque são 

https://www.kakatuv.com.br/anfitri%C3%A3oeoh%C3%B3spede


  Projeto Kakatuv - www.kakatuv.com.br ב׳׳ה 19

chamados "filhos de D'us"? Porque são almas fruto das obras de Hakadosh Baruch Hu. São frutos de Hakadosh 
Baruch Hu. ELE envia almas que possuem este nível ao mundo, para que este possa ser sustentado. E como 
estas almas são enviadas? São almas que descem e são detectadas da seguinte forma: aqueles que se levantam 
depois de Chatsot Laila, a metade da noite, e estudam os Segredos dos Céus, por volta das duas ou três da 
madrugada.  

Os sábios ensinam que 36 almas, salvo engano, em todas as gerações são enviadas a este mundo exatamente 
com este propósito, sustentar como base, para que todo o Projeto Divino possa prosseguir. Sei que já repeti isso 
várias vezes, mas precisamos, apesar de tudo o que vemos, entender que tudo está exatamente onde deveria 
estar e que, no final, chegaremos exatamente onde devemos chegar. 

O Zohar insiste muito neste tipo de tsadik dizendo que, estes que se levantam de madrugada para estudar, estão 
iluminados por um raio de luz, que D'us lhes dá e que lhes mantém por todo o dia depois que sai o sol. Sabemos 
disso, pelo que está escrito no Salmo  42.9, onde lemos: "O Senhor envia Sua misericórdia, durante o dia 
quando eu lhE canto durante a noite". E no Salmo 119.62 está escrito: "Me levanto no meio da noite para 
louvar-te". Louvar a D'us é estudar os Segredos dos Céus. Assim também existem orações recitadas durante as 
noites chamadas Tikun Chatsot, que inclui o Tikun Rachel, Tokun Leá, Viduí e etc. São específicas para este 
horário noturno. Essas orações, chamadas Tikun Chatsot, possuem um mérito que não somos capazes de 
conseguir.  

Abaixo temos explicações sobre esta importante recitação: 

Leis do Dia-a-Dia - Rabino David Ochayon shelita - Adar B 5782 

Leis De Tikun Chatsot - Leis De Tikun Hatsot - Meshiv Cahalachá 

Bs”d 

As leis de Tikun Hatsot[1] 

A Segulá  de Recitar Tikun Hatsot. 

Consta no Shulchan Aruch[2] Orach Chaim, artigo 1, inciso 3, que é apropriado a toda pessoa 
temente a Hashem (D-us)  lamentar-se  pela destruição do Templo. Com essas palavras, o 
Shulchan Aruch mencionou a necessidade geral de cada pessoa temente a Hashem de se 
solidarizar com a angústia da Shechiná[3] e lamentar a destruição do Templo. 

Os Sábios da Cabala  destacam a importância de se despertar cedo para recitar o Tikun Chatsot 
precisamente na metade da noite, porque é a hora em que o Todo-Poderoso lamenta a destruição 
do Templo, como é dito: “Levante-me à noite até o início das Ashmorot[4]“, e o Santo, abençoado 
seja Ele, lamenta naquele momento e diz: “Ai de mim que destruí meu Templo, etc. ‘. 

Nos escritos do Santo Arizal, encontramos uma coleção de orações a serem recitadas no Tikun 
Chatsot, em que constam Tehilim (salmos)  para serem recitados à metade da noite. Esta coleção 
pode ser encontrada em todos os sidurim bem como pode ser vista aqui no final do artigo. 

Antigamente, recitar Tikun Chatsot requeria acordar cedo entre a meia-noite e a hora do 
amanhecer, mas nos últimos anos, pelo fato de a maioria das pessoas irem dormir tarde da noite, 
isso tornou-se mais simples na medida em que se chega à metade da noite antes mesmo de 
dormir. 

Portanto, uma pessoa deve colocar em seu coração, compartilhar do pêsame da Shechiná, 
recitando Tikun Chatsot à meia-noite, para solidarizar-se com a Shechiná, que se encontra na 
Galut. Afinal, seria impensável que nos sentíssemos contentes à noite, enquanto Hashem lamenta 

https://meshiv.co.il/pt/leis-de-tikun-hatsot/


  Projeto Kakatuv - www.kakatuv.com.br ב׳׳ה 20

a destruição do Templo, o qual nos conectava com nosso Criador, e O ignorássemos, como se não 
precisássemos dessa conexão. E abençoado é aquele com sentimento suficiente para derramar 
lágrimas pela angústia da Shechiná. 

Recitar Tikun Chatsot não é apenas uma expressão de tristeza pelo passado, mas também um 
meio de tornar a Redenção mais próxima. 

Pergunta: Qual o Momento de Recitar Tikun Chatsot? 

Resposta: A hora de recitar Tikun Chatsot começa na metade da noite, conforme explicado na 
primeira nota de rodapé. Hoje, o momento exato da metade da noite local consta na maioria dos 
calendários judaicos existentes. Do começo desse horário até a hora do amanhecer é um 
momento apropriado para recitar o Tikun. 

Embora na Mishna Berura[5] Orach Chaim, artigo 1, inciso 9, constem as palavras do Mikdash 
Melech[6], que escreveu que a hora apropriada de lamentar a destruição seja pouco antes da 
metade da noite, no próprio livro Mikdash Melech sobre o Zohar, Parashat Vayakhel, página 195 
constam as palavras do Maharam Di Lonzano, segundo o qual a hora de Tikun Chatsot começa 
duas horas antes da meia-noite, conforme aparece no Zohar naquela página. 

O Maguen Avraham escreveu: “e eu decido que à meia-noite é apropriado pedir misericórdia 
sobre a Congregação de Israel e seus filhos, etc”. Também por esta razão é preferível não dizer 
capítulos dos Salmos antes da meia-noite, mas somente a partir da mesma. Portanto, também em 
relação ao Tikun Chatsot deve-se recitar a partir da metade da noite, e não antes disso. 

De acordo com o Rav Ovadia Yosef ZT”L, Tikun Leah (isto é, a segunda parte do Tikun Chatsot) 
pode ser recitado mesmo depois do amanhecer, até a hora do Nets HaChama [7]. Mas o Tikun 
Rachel deve ser recitado antes do amanhecer, conforme acima. 

Pergunta: Deve-se sentar ao solo ao Recitar Tikun Hatsot? 

Sob o prisma da Halachá, não é necessário sentar no chão. Contudo, o costume é recitar ‘Tikun 
Rachel’ sentado ao solo, sobre uma toalha, lençol, almofada, ou qualquer outra peça de roupa, no 
intuito de se evitar contato direto com o solo. Posteriormente, ao recitar Tikun Leah, não há 
necessidade de sentar-se no chão. 

De acordo com a Cabala, é importante sentar perto da entrada da casa ao lado da mezuzá, 
conforme explicado no Shaar HaKavanot, folha 85,2, bem como no Ben Ish Chai Parashá 
Vayishlach, artigo 8. 

Pergunta: As mulheres também devem recitar Tikun Hatsot? 

Resposta: O Ben Ish Chai escreveu na Parashá Vayishlach artigo 6: “As mulheres não devem recitar 
Tikun Hatsot”. Ele também escreveu suas razões no livro “ Rav Pealim “, parte 1, relatando, em 
nome de Rabi Eliyahu Mani ZT”L, que afirmou: “Nunca vimos ou ouvimos que uma mulher deva 
recitar Tikun Chatsot.” 

No entanto, no livro “ Kaf HaChaim “, 1,15, Rabi Yaakov Chaim Sofer ZT”L discorda, e entende das 
palavras do Shaar HaKavanot que as mulheres também são obrigadas a recitar Tikun Hatsot, e o 
motivo pelo qual não as vimos fazer está relacionado ao fato de estarem ocupadas cuidando da 
casa e criando os filhos, conforme descreve Maran HaRav Ovadia Yossef ZT”L, na sua obra 
Halichot Olam, Volume 1, Parashá Vayishlach, 5. 



  Projeto Kakatuv - www.kakatuv.com.br ב׳׳ה 21

Portanto, embora não haja costume de as mulheres dizerem Tikun Chatsot, não há proibição para 
uma mulher recitá-lo, como Maran HaRav Ovadia sugeriu em seu livro Halichot Olam. 

Pergunta: Devemos recitar Tikun Chatsot num ano de Shemitá[8] (ano Sabático)? 

Na Terra de Israel, não se diz Tikun Rachel, mas apenas Tikun Leah. A fundamentação para isso 
está na Cabala, conforme está escrito no Sefer  “Emet LeYaakov “ no  tratado “Sfat Emet “ nestas 
palavras: “saiba que durante todo o ano de Shemitá não recitamos Tikun Rachel à meia-noite por 
haver uma elevação da malchut[9] , sendo chamado Shabbat HaHaaretz. Portanto, não se deve 
recitar que a lamentação, pois poderia, D-us nos Livre, causar um defeito. 

[1] Tikun Chatsot: Orações que se fazem todos os dias, exceto Shabat e festas, que começam com lamentações 
pela destruição do Templo e pela Galut (diáspora), e terminam quando rogamos pela reconstrução do Templo e 
o fim da Galut. Recitamos estas orações a partir da meia-noite em shaot zemaniot (exatamente na metade da 
noite, i.e., no meio tempo entre o pôr do Sol e o seu nascer – não confundir  com a hora 0:00 do relógio – até 
72 minutos antes do nascer so Sol). 

[2] Shulchan Aruch: Obra Halachica fundamental, de autoria de Maran Rabbi Yossef Karo ZT”L 

[3] Shechina: Termo que poderia ser traduzido, aproximadamente, como nível de presença ou manifestação 
Divina. Deve-se, porém, evitar atribuir características humanas a Hashem, que está acima do tempo e do 
espaço, e a tradução foi aproximada para melhoria da compreensão, pois não existe uma palavra exata para 
descrever o termo em Língua Estrangeira. 

[4] Ashmorot (singular: ashmoret); a noite e divida em três ashmorot, cada uma com quatro horas zemaniot – 
no verão, menor do que 60 minutos, no inverno, maior do que 60 minutos, e nos equinócios, cerca de 60 
minutos. 

[5] Mishna Berura: Obra de autoria do Chafetz Chaim ZT”L que versa sobre a parte Orach Chaim do Shulchan 
Aruch, e sua aplicação aos nossos dias. 

[6] Mikdash Melech: Obra cabalística de autoria de Rabbi Shalom Buzaglo ZT”L. 

[7] Netz HaChama: também chamado de vatikim, a hora exata em que ם Sol começa a ser avistado no horizonte, 
ao amanhecer. 

[8] Shemitá: Ano em que o trabalho agrícola na Terra de Israel está proibido. 

[9] Malchut: Uma das Sefirot (atribuições de manifestação Divinas) da Cabala, que recebe influxo de todas as 
demais). 

 

 

 

 

 

 

AVRAHAM E A CULTURA EGÍPCIA 

Passamos a falar de uma midá muito especial de Avraham Avinu. Avraham entrou no mundo dos egípcios e 
chegou mesmo ao mais profundo da cultura egípcia e até mesmo na ciência desta cultura, mas não se deixou 
seduzir pela idolatria dos egípcios. Adam infelizmente se deixou seduzir pela serpente. Avraham fez o Tikun de 



  Projeto Kakatuv - www.kakatuv.com.br ב׳׳ה 22

Adam porque na mesma circunstância não se deixou seduzir. Noach em algum momento se deixou seduzir 
porque se embriagou. Existe um mérito que, para Hakadosh Baruch Hu é muito importante, viver entre os 
culpáveis sem deixar que suas más condutas te influenciem.  

Como se define um culpável, ou seja; alguém que se encaixa nesta configuração? Este é aquele que rechaça a 
Cabalá e não a quer estudar. Aqueles que colocam empecilhos para que alguém não estude a Cabalá. Avraham 
não se deixou seduzir pela conduta dos culpáveis. Isso quer dizer que aquele que estuda os Segredos dos Céus, 
mesmo apesar dos avisos que lhe dão para que tenha medo e não o faça, como ocorreu com Avraham quando 
penetrou na cultura egípcia e foi alertado sobre supostos riscos em estudar os Segredos Céus, age como ele não 
se deixando amedrontar, o que age assim é bem aventurado, pois este é o grande mérito apreciado pelos Céus. 
Isso é o que significa "ser provado no Egito" que é simbolismo deste mundo físico. E por que é assim? O Estudo 
dos Segredos dos Céus, gera proximidade com o Criador e muda o nível de consciência das pessoas. Esse 
mérito contribuiu para a construção do patrimônio do Povo de Israel em Canaã, que mais tarde se converteria 
na terra de Israel. Canaã teve outros nomes antes de ser chamada de terra de Israel. No final será chamada 
Yeshurun.  

Se a alma é pura, falando ainda sobre os tsadikim, algo lhe ocorre quando vai dormir. As forças impuras sempre 
se aproximam das regiões sagradas. Tudo o que é impuro procura se apegar ao que é puro, para roubar-lhe sua 
pureza. Um exemplo sobre isso é que a pele que recobre o prepúcio está justamente onde está o Criador. A 
parte da unha  que sai fora da carne nos dedos é a parte mais impura e o mal sempre se adere aos lugares onde 
está o Bem. Quando um tsadik vai dormir, sua alma começa a subir, e tende para as regiões sagradas, e vai 
encontrar-se com o prepúcio, com a impureza. Apenas aquele que levantou-se para estudar os Segredos dos 
Céus, sabe cruzar essa barreira de impureza para chegar às regiões sagradas. Quando chega às regiões sagradas 
sabe como se colocar protegido do Rigor que pode haver neste mundo. Então, uma alma se protege quando é 
capaz de chegar às regiões celestes quando o corpo está dormindo e cruzar as barreiras da impureza. Quando 
retorna ao corpo, durante todo o dia está protegida de todo o mal estar que possa surgir neste mundo. 

Como Avraham chegou à máxima Sabedoria? 

Avraham caminhou do meio-dia até Betel. Assim está escrito. O Zohar explica que o meio-dia é um código para 
o que seria a terra dos culpáveis. Betel, é o nome que foi dado posteriormente a Haran, quando Yaakov chegou 
aquele lugar e teve um sonho onde teve a conhecida visão da escada por onde os anjos subiam e desciam. Ele 
chamou o lugar de Beit El, Cada de El (D'us). Existem duas terras que são santificadas por Hakadosh Baruch Hu, 
uma é a terra de Israel e a outra é Haran. Uma terra é santa quando existe um decreto Divino declarando isso. A 
Torah declara que existem estas duas terras santificadas pelo Eterno, Jerusalém e Haran.  

O valor numérico de Haran 258. O mesmo valor do nome da cidade de Madri, escrito com letras hebraicas, na 
Espanha. Lugar muito conhecido pelos grandes cabalistas que existiram ali. A Cabalá ensina que, quando duas 
palavras possuem o mesmo valor podem ser substituídas. Então vemos porque justamente na Espanha a Cabalá 
surge através de cabalistas iminentes em seu tempo. Até mesmo o local (Espanha) está citado nas Escrituras 
como Sefarad. Sefarad por sua vez possui as mesmas letras da palavra pardes, que, em hebraico refere-se aos 
quatro níveis de interpretação da Torah - Peshat, Remez, Drush e Sod. 

O caminho usado por Avraham que o levou da terra dos culpáveis, chamado "meio dia" até Beit El, significa sua 
caminhada ao encontro da Sabedoria Celeste, através dos Segredos dos Céus. O Zohar ainda chama Beit El de "a 
pedra integral". 

Há outra informação no Zohar que nos conta que Avraham percorreu a escada de baixo para cima e de cima a 
baixo, até obter uma coroa chamada Kéter Torah, e pôde também coroar Hakadosh Baruch Hu, ou seja, 
reconhecer-lhE. Essas conquistas de Avraham Avinu foram alcançadas através da meditação. Esse também é o 
segredo de como se materializa uma ideia, um pensamento.  



  Projeto Kakatuv - www.kakatuv.com.br ב׳׳ה 23

O EXÍLIO DA SHECHINAH 

O Zohar nos diz nesta parashá que a Shechinah está em exílio, ou seja, saiu de Jerusalém e reside entre os 
outros povos. Desta forma, outros povos que não são Israel podem se beneficiar de grandes benevolências e 
mesmo de paz. Isso porque todos os povos do mundo só obteriam seu alimento através de Israel, mas neste 
momento recebem seu alimento através da Shechinah em exílio. Quando Israel pecou e queimou incenso a 
falsos deuses, então a Shechinah saiu de sua residência. O que tudo isso quer dizer? 

O exílio da Shechinah ocorreu desde a queda de Adam no Gan Éden. Quando Adam caiu, não apenas as 
centelhas da alma de Adam se encarnaram no povo judeu, mas também em povos de outras nações, com um 
corpo "não judeu" contendo uma "alma judia". A isto é chamado de "o gentio que quer se converter". Essas 
pessoas, pertencentes a outras nações, que apesar disto possuem "alma judia", estão dispersas pelo mundo 
inteiro. A missão do povo judeu é resgatar essas almas que se perderam. Como a Shechinah tem que ajudar 
essas almas a recuperar seu caminho, ela se coloca em todos os lugares onde exista uma pessoa das nações que 
possua uma alma judia. Esse foi justamente o trabalho realizado por Avraham em seus dias e esse é o trabalho 
que Israel precisa realizar hoje. Todas as pessoas que se aproximavam de Avraham, ouviam sobre o 
monoteísmo, sobre a Unidade de Hashem e eram levadas ao Criador. É daí que surgiu no mundo o princípio que 
formaria as religiões monoteístas. Existem muitas religiões que não reconhecem Yitschak, Yaacov, Moshê, e etc, 
mas a Avraham é reconhecido por todas, por ter feito um trabalho de recuperação das almas perdidas.  

O fim deste exílio ocorrerá quando nos dedicarmos a fazer este trabalho, iniciado por Avraham. A verdade é 
que, com o tempo, este trabalho deixou de ser feito por Israel. Por isso não podemos levar a Shechinah de volta 
ao seu lugar. Por isso está escrito que quando o Mashiach chegar, um dos trabalhos por ele realizados, será o 
repatriamento dos judeus para Jerusalém. Isso ocorrerá porque terá findado o trabalho de recuperar as almas 
perdidas em exílio. 

AVRAHAM E LOT 

Sabemos que Lot separou-se de Avraham e escolheu morar em Sodoma e Gomorra. Quando Avraham se junta a 
Lot, e Lot, sobrinho de Avraham começa a viver de forma ruim, pois se assemelha com as pessoas com as quais 
está vivendo, Avraham perde a bênção que só é recuperada quando se afasta de Lot.  

Temos aqui uma lição trazida pelo Zohar que é muito importante. Se uma pessoa está rodeada de pessoas 
culpáveis, e vimos que "culpáveis" são os que não estudam a Cabalá; pelo fato de estar próximo a estas pessoas, 
se perde a bênção alcançada. Mas quando alguém se une a pessoas que estudam a Torah e seus Segredos e que 
se levantam de madrugada para estudar, volta a esta pessoa, esta mesma bênção que se havia perdido. Portanto, 
as companhias com as quais uma pessoa se junta em sua vida, fará diferença quanto a alcançar bênçãos ou não. 
Muitas vezes não depende de você, mas de com quem você se juntou. Por isso é muito importante procurar 
viver junto de pessoas justas perante os Céus, porque você pode se beneficiar das bênçãos que descem sobre 
eles mesmos. Mas se alguém se junta com culpáveis, participa dos juízos que são derramados sobre eles. Está 
escrito que, quando cai o Rigor sobre a terra, não há discriminação, se alguém está no lugar errado, receberá o 
que cabe ao lugar. Por isso, Avraham pediu a Lot que se separasse dele. Os tsadikim não têm medo, mas 
possuem sabedoria para evitar que lhes ocorra algo de ruim, sabem evitar situações que trazem reflexos 
negativos. Por isso também existe uma halachá que afirma que, não podemos nos colocar em perigo, temos que 
evitar situações de risco. Isto vale tanto para o corpo quanto para a alma. Depois que Avraham se separou de 
Lot, o Eterno lhe afirmou que jamais se separaria nem dele, nem de seus filhos.  

Vimos até aqui em Lech Lechá, que existem muitas lições nesta parashá; lições de conduta para nós mesmos. 
Vimos que em todo o Zohar existe muita insistência sobre a necessidade do estudo da Cabalá como mérito 
importantíssimo neste mundo. Os mestres antigos da Cabalá dizem que a única razão de termos vindo a este 
mundo, é justamente estudar a Cabalá. Aquele que entende de outra forma, está se equivocando e apesar de 
haver tanta oposição de todos os lados, precisamos seguir estudando. 



  Projeto Kakatuv - www.kakatuv.com.br ב׳׳ה 24

 A ESCADA USADA POR AVRAHAM - O TIKUN HANEFESH 

Quando o Zohar nos diz que Avraham subia e descia as escadas, é uma metáfora para tratar das meditações 
usadas pelo patriarca que são estas: 

 יהָָוָהָ
 יהֵֵוֵהֵ  יהַַוַהַ

 יהֵֹוָהֵ
 יהְְוְהְ  יהֶֶוֶהֶ

ֹ  יהֹוֹֹה
 יהֻֻוֻהֻ  יהִִוִהִ

 יוּהוּווּהוּ
 יהְָוֹה

São permutações do Shem Havaiá que é um Nome Sagrado completamente voltado para a misericórdia. É como 
extrair misericórdia de cada uma das sefirot. Perceba que os Nomes estão dispostos na mesma formação das 
sefirot, sendo respectivos de cada uma das sefirot de acordo com sua posição. O que muda em cada posição são 
as vogais que referem-se cada uma a um grupo específico de anjos. O Nome que está na posição de Malchut é o 
responsável por materializar pensamentos. É o segredo da materialização de pensamentos.  

Creio que não é preciso dizer que estes Nomes Sagrados usados de forma errada, com intenções erradas, levará 
a pessoa ao extremo oposto da santidade. Não brinque com essa técnica, de forma alguma.  

A meditação deve ser feita sempre da direita para a esquerda, começando com o Nome que corresponde a 
Keter, seguindo para o Nome que corresponde a Chochma e então Biná, depois Daat e então Chéssed e assim 
sucessivamente, descendo até o Nome correspondente a Malchut.  

O pensamento inicial se grava com o Nome correspondente a Kéter. Este pensamento inicial precisa descer 
desde Kéter, revestindo-se com "capas" até chegar a materialização em Malchut. Quando temos várias vogais em 
um único Nome, significa que vários tipos de anjos estão mesclados neste Nome, então nos tornamos criadores 
do pensamento inicial.  



  Projeto Kakatuv - www.kakatuv.com.br ב׳׳ה 25

Este tipo de meditação só deve ser usado para objetivos elevados, nunca para questões egoístas ou meramente 
terrenas. 

O FRUTO DE D"US 

A Torah diz: "e seu fruto é doce na minha boca". Isso nos ensina que o fruto de D'us é doce para aquele que o 
come. Mas o que significa esta informação? Uma vida doce é uma vida de bênçãos. E se seguimos os caminhos 
da Torah isso nos é afirmado, mas para segui-los é preciso entendê-los e para entendê-los, é preciso mergulhar 
nos Segredos dos Céus. Esta é forma de saber exatamente do que se trata. Aquele que anda nos caminhos de 
D'us é abençoado. Assim tanto a felicidade quanto a desgraça na vida de uma pessoa neste mundo só depende 
de sua conduta. 

O SEGREDO DOS SEGREDOS 

Então qual a conduta que alguém deve ter para ser feliz e não um desgraçado? O Zohar nos responde dizendo 
que há um segredo que é chamado Segredo dos Segredos.  

O Zohar nos diz que existem dois firmamentos. Um firmamento superior e um firmamento inferior. O 
firmamento inferior é chamado "yam" - ים - mar. E o firmamento superior é chamado Mi - מי – quem. Acima 
temos "quem?" e abaixo "mar". O firmamento inferior depende do firmamento superior. D'us criou sete 
firmamentos acima para ser glorificado. Todos os firmamentos tem como objetivo conhecer o mistério da Fé 
Suprema. O que isso quer dizer? 

Todos os povos da terra estudam seu universo, e o tem estudado por toda a sua vida, mas estudam o 
firmamento de abaixo, o inferior. Ou seja, falamos dos sete planetas dos quais dependemos. Saturno, Júpiter, 
Marte, Sol, Vênus, Mercúrio e Lua; o sistema astral. Esse sistema emite energia eletromagnética inteligente que 
influencia os eventos aqui na terra, por ordem do Criador. Não direcionamos crenças ou honrarias a estes 
astros, mas cremos que o Criador assim os definiu. Este sistema planetário, composto por estes sete planetas, 
são chamados no Zohar; firmamento inferior, um firmamento ou sistema que funciona como em piloto 
automático, produzindo eventos de acordo com o tikun de cada pessoa. De acordo com o que poderíamos 
chamar de "dívidas" de cada pessoa, e às vezes existem "dívidas" muito duras de se pagar. "Dívidas" que podem 
ser procedentes de vidas anteriores, (embora alguns cabalistas não entendam desta forma, é assim o mais 
aceito entre os que estudam as doutrinas superiores). Essas "dívidas" podem estar relacionadas à saúde, ao 
amor, ao dinheiro e etc. Mas tudo isso se refere ao firmamento inferior. Aquele que depende do firmamento 
inferior é um pobre desgraçado, porque a resposta ao seu tikun tende a ser duro. Quase ninguém vem a este 
mundo com um tikun leve.  

Para alcançar uma vida feliz, é preciso transpassar o nível do tikun e entrar em um firmamento onde se operam 
os milagres, onde o tikun é transformado em eventos felizes. Isso é o que se chama "firmamento superior".  

Então isso nos mostra que existe um universo acima do nosso universo, que pode retirar o sofrimento de nosso 
universo e para que alguém possa viver uma vida feliz, é preciso cruzar o firmamento inferior e ascender ao 
firmamento superior. É como se neste firmamento inferior houvesse cordas como as existentes em marionetes 
que se estendem até nós, mas no firmamento superior existem então outras cordas, e estas estendendo-se ao 
firmamento inferior. O superior controla o inferior. 

Na Torah está escrito que Israel está acima do seu mazal, ou seja, que não depende do mundo astral, do 
firmamento inferior. Israel se une ao firmamento superior, a Mi e não a Yan. Neste firmamento toda a nossa 
vida é feita de milagres. Já no firmamento inferior, tudo são penalidades. É como viver num país onde sempre 
está nublado e nunca se vê o sol, até que se consegue um avião e subindo acima das nuvens se percebe que ali 
sempre existe a luz do sol. Ali, acima das nuvens, o sol nunca é encoberto. Aproveitar esse segredo foi o que fez 
Avraham Avinu. Quando o Eterno lhe disse Lech Lechá, estava lhe dizendo que saísse do mundo inferior e 



  Projeto Kakatuv - www.kakatuv.com.br ב׳׳ה 26

ancorasse sua existência no mundo superior, onde tudo é o que consideramos milagres neste nosso mundo. No 
mundo superior milagres são normais.  

Assim aprendemos que precisamos fazer de nós mesmos um "Avraham", para que toda a nossa vida esteja 
conectada ao firmamento superior e não ao inferior.  

"MI" (o firmamento superior), faz sair o justo do oriente (o firmamento inferior). Mi nesta metáfora é o tsadik 
(Avraham), que sai do firmamento inferior. O que o Eterno fez com Avraham é algo esplêndido, pois todas as 
nações deste mundo estão dirigidas por príncipes celestes, ministros de D'us. Como os ministros de D'us 
dependem do firmamento inferior, e Avraham foi colocado no firmamento superior, então ele (Avraham) 
tornou-se o chefe destes príncipes das nações. O Eterno o colocou em um nível do qual ele é quem tinha o 
poder de influenciar e não de ser influenciado. Isso porque os príncipes das outras nações conspiraram para 
matar Avraham, mas não tiveram êxito.  

Quando D'us castiga um povo, não apenas o povo neste mundo físico é castigado, mas o príncipe celeste  que 
está a cargo deste povo também é atingido. Este povo é castigado abaixo e acima. Desta forma, quando Avraham 
quis vencer seus inimigos, venceu primeiramente aos príncipes celestes e por consequência aos seus inimigos 
neste mundo. 

Há um Nome Sagrado que se deve memorizar. Hashem se chama SHALOM, comumente traduzido como paz, 
mas cada vez que dizemos Shabat Shalom, é um Nome Sagrado que estamos pronunciando. Como a palavra 
Shabat, pode ser lida TASHEV, permtando suas letras, então estamos dizendo: "voltar para Hashem" ao dizer 
Shabat Shalom. Assim, quando alguém nos diz Shabat Shalom, está nos convidando a voltar para D'us. As 
atividades da semana podem até gerar certo afastamento, mas no Shabat "volte para o Eterno" - TASHEV 
SHALOM. 

E quando vem a paz? Quando os teus inimigos estão vencidos. A isso chamamos Shalom. Esta paz foi dada a 
Avraham avinu e a David hamelech, ambos perseguidos por seus inimigos. Mas quando D'us fez com que seus 
inimigos caíssem, tanto os de Avraham quanto os de Davi, então neste momento podemos dizer que D'us lhes 
deu Shalom.  

Qual foi o mérito de Avraham para que o Eterno lhe desse paz? Qual foi este mérito que fez com que Hakadosh 
Baruch Hu o ajudasse a vencer seus inimigos nos céus e na terra? O Zohar nos diz que o Eterno se revelou a 
Avraham, porque este teve um desejo ardente de conhecer a D'us. Sua busca foi ardente e começou analisando 
o que havia diante de si. Viu o sol e disse: esse deve ser D'us. Quando a lua surgiu tomando o lugar do sol, 
pensou o mesmo sobre a lua, mas quando o sol tornou a aparecer, disse a si mesmo: nem o sol, nem a lua, mas 
um Rei que rege tanto o sol quanto a lua. Ele, em sua busca, chegou ao conhecimento do que havia acima do 
firmamento inferior: uma inteligência superior, que rege os astros no firmamento inferior.  

Entendemos então que devemos esquadrinhar, buscar em profundidade no estudo dos Segredos dos Céus, com 
todas as forças, para que D'us se revele. Se a Cabalá é o porquê das coisas, para se conhecer a D'us, é preciso 
buscar entender o porquê das coisas. Os Segredos dos Céus é a intimidade da Torah. Esse é o significado de, no 
cortejo da Torah, dentro de uma sinagoga, retirar a Torah do Aron, e desvesti-la, retirar a capa que lhe cobre e 
abri-la aos olhos de todos. Quando surge alguém que busca ao Criador de toda a sua alma, então a este o 
Criador se revela. Só se revela aquele que demonstra verdadeira paixão em buscar-lhe. 

ESTABILIZANDO O MUNDO 

Quando o mundo foi criado, o mundo não era estável. Havia instabilidade na Criação. Assim D'us criou este 
mundo. O Eterno então disse ao mundo, como falando a uma inteligência: por que toda esta oscilação? Por que 
esta instabilidade? E o Zohar nos conta que o mundo disse a Hakadosh Baruch Hu: porque não tenho base para 
me apoiar. E D'us lhe disse: vou lhe dar uma base para que possa se apoiar a se tornar estável. Assim a alma de 
Avraham avinu foi criada. Neste momento o mundo tornou-se estável. Disse o Eterno ao mundo: tenho criado 



  Projeto Kakatuv - www.kakatuv.com.br ב׳׳ה 27

Avraham avinu que me há de buscar com desejo ardente e quando me encontrar me amará. Quando o mundo 
viu a alma de Avraham avinu criada pelo Eterno, e que esta O buscaria com paixão e o amaria, o mundo se 
acalmou e estabilizou.  

Daqui aprendemos que, para que o mundo seja estável, é preciso que o Criador seja buscado com muita força. É 
preciso imitar Avraham avinu e ser como ele. E é preciso buscar e encontrar, como Avraham o fez. Como o 
Eterno disse ao mundo que Avraham O buscaria e O amaria, isso quer dizer que, uma vez que lhE encontra, lhE 
ama! Então temos um caminho em quatro degraus: 

1.​ Buscar a D'us com toda a força, coração ardente; 
2.​ Buscar e (até) encontrar; 
3.​ Buscar é encontrar, e encontrar é amar; 
4.​ Amar-lhE é estabilizar o mundo. 

O amor verdadeiro a D'us equivale ao ato de estabilizar o mundo. Este amor a D'us, nos traz Shalom que é a 
queda dos inimigos, tanto dos inimigos externos quanto dos inimigos internos que equivalem a falsas ideias, 
falsos paradigmas, pensamentos equivocados e negativos.  

O Zohar nos diz que todos os reis da terra se uniram para fazer guerra a Avraham, decidiram matar-lhe e 
fazer-lhe desaparecer deste mundo, isso porque Avraham desviava todos os seus contemporâneos da idolatria e 
para dar-lhes conhecimento de D'us. Os reis da terra de antes, que estavam tão ligados à idolatria, o viram 
como um rebelde, e decidiram eliminá-lo.  

O que ocorreu é que Avraham descobriu uma Lei de Sabedoria Cabalística, que ensina que nada ocorre acima se 
não for provocado abaixo. Avraham em suas orações dizia a Hakadosh Baruch Hu: "Não te cales"! E como está 
escrito: "Tua destra derruba os inimigos", ou seja, fez uma oração para acionar os mundos de acima, o 
firmamento superior. Avraham ascendeu ao firmamento superior, que por sua vez deu instruções ao 
firmamento inferior e os eventos neste mundo foram a queda dos reis deste mundo, todos os que se levantaram 
contra Avraham.  

PÃO E VINHO - O KIDUSH 

Há uma outra alegoria sobre o mundo de acima e o mundo de abaixo: "ofereceu pão e ofereceu vinho". Pão é uma 
referência ao Peshat, o primeiro nível de interpretação da Torah, sentido literal, tal como está escrito. O vinho, 
é uma referência ao Sod, pois vinho em hebraico é Yaim, cujo valor é o mesmo de Sod, o sentido místico da 
Torah, os Segredos dos Céus. Isso nos ensina que Avraham não só compreendeu as Leis no sentido físico, mas 
também em seu sentido mais profundo, a nível espiritual. O pão também representa as doze espécies, e 
também o firmamento de abaixo, já o vinho representa o firmamento de acima. Quando fazemos kidush, o que 
fazemos com o vinho e com o pão? Antes de erguermos a taça de vinho cobrimos o pão, ou seja, não queremos 
depender do mundo de abaixo já que estamos subindo ao mundo de acima.  

Depois que o kidush é realizado, como o firmamento superior rege o firmamento inferior, então descobrimos o 
pão. Uma vez que, com o kidush, instruções foram dadas ao mundo de acima, o mundo de abaixo obedece a 
estas instruções transmitidas a ele pelo mundo de acima, para o qual nos elevamos. Por isso podemos depois do 
kidush descobrir o pão, já que a influência do firmamento inferior foi suplantada.  

Em quase todas as festas do calendário judaico, usamos uma taça de vinho, e sempre cobrimos o pão. Então 
temos uma explicação muito profunda de uma halachá, cuja origem é o próprio Sod. As leis judaicas, não 
existem por existir, não são regras sem sentido, mas estão embasadas em conhecimentos muito profundos 
originados nos Segredos dos Céus. É com esta base que os ritos foram determinados.  

BIRKAT HACOHANIM - A BÊNÇÃO SACERDOTAL 



  Projeto Kakatuv - www.kakatuv.com.br ב׳׳ה 28

Quando o mundo de abaixo está cheio de bênçãos? Quando alguém se conecta ao Cohen Gadol. Isso porque o 
trabalho do Cohen Gadol é unir o mundo inferior ao mundo superior. É preciso ter acesso ao mundo superior, 
para dar-lhe as devidas instruções, a fim de que estas instruções sejam passadas ao mundo inferior e assim as 
bênçãos possam chegar a este mundo. O trabalho de um Cohen Gadol é fazer essa conexão. Como essa conexão 
é realizada? Através do BIRKAT HACOHANIM. Existe, porém, um outro meio de unir o mundo superior ao 
inferior. 

A fonte de bênçãos está em Kéter, a primeira sefirá na parte superior da Ets 
Chayim, como vemos ao lado. Precisamos que esta bênção desça nível após nível 
até Malchut, a mais baixa das sefirot, onde está nosso mundo. Isso não ocorre 
naturalmente, é preciso fazer com que esse fluxo de energia desça até nós.  

Na oração da AMIDA, a oração que fazemos de pé, sendo o máximo nível das 
orações que fazemos, existe uma parte chamada "kedushá". Esta é uma oração 
semelhante à realizada pelos anjos nos mundos superiores. Ao repetirmos a 
palavra kadosh três vezes, fazemos com que na primeira vez, esta energia desça 
de Keter até Biná. A segunda vez, faz descer de Chochmah a Biná e daí para 
Chéssed. A terceira traz esta energia de Biná até Chessed e daí para Guevurah, 
chegando a um nível onde é mais fácil trazê-la até Malchut.  

A palavra Guevurah tem o mesmo valor de teva - natureza em hebraico, é nesta 
sefirá que se encontra o Nome Elokim. Este já é o domínio do firmamento 
inferior. Desta forma, ao repetirmos kadosh três vezes no trecho da kedushá 

dentro da AMIDA, estamos influenciando as leis do tikun dentro da sefirá Guevurah, no firmamento inferior. 

Um outro segredo é que o corpo ao cair, projeta-se ao chão, mas a alma, quando se precipita, o faz para cima, 
pois este é o "chão da alma". Assim, no momento em que recitamos kadosh, três vezes ficamos nas pontas dos 
pés, pois estamos levando a alma a estender-se ainda mais acima, ao firmamento superior.  

É por isso ainda que nas orações de Arvit, ao repetirmos Kadosh, o fazemos sentados, pois desta vez, estamos 
fazendo com que este fluxo de bênçãos desça definitivamente até Malchut, onde estamos. A intenção que 
devemos ter na kedushá, ao repetir a palavra kadosh é realizar o mesmo trabalho do Cohen Gadol. É possível 
ainda meditar nesta repetição se não for possível estar nas orações com um minian, onde a kedushá tem lugar 
na repetição da AMIDA. 

O Zohar nos diz que no momento em que existem justos neste mundo, as bênçãos baixam dos céus em 
abundância, porque o trabalho do tsadik é fazer esta conexão. Isto é o que fez Avraham quando esteve neste 
mundo, trouxe as bênçãos de Chessed. Quando Yitschak veio a este mundo trouxe a justiça de Guevurah a este 
mundo. Quando Yaakov esteve neste mundo, trouxe a misericórdia de Tiferet até este mundo. Cada um dos 
patriarcas trouxe algo diferente e cada tsadik traz algo diferente.  

NETILAT YADAYIM 

Aquele que não faz netilat Yadayim, o rito de lavar as mãos quando acordamos, D'us lhe põe numa situação de 
pobreza. O normal nesta terra é que nos venha abundância e muita riqueza, muito mais do que o necessário 
para viver. Esta questão tem muito a ver com realizar netilat antes de comer.  

Há muitos momentos durante o dia em que devemos lavar as mãos: ao acordarmos pela manhã, sempre que 
saímos do banheiro, antes de comer, antes de rezar e estudar a Torah ou os Segredos dos Céus, etc. E Avraham 
teve riquezas, sendo um grande milionário em sua época. 

O Zohar também nos ensina que, para que a bênção desça, é preciso ter um recipiente preparado para 
recebê-lo. E qual é o recipiente para receber as bênçãos? E Rabi Shimon diz: "o azeite para ungir".  



  Projeto Kakatuv - www.kakatuv.com.br ב׳׳ה 29

A palavra Mashiach, vem da palavra machash, que significa ungir em hebraico. Mashiach, por sua vez, quer 
dizer "ungido", ou seja, aquele que tem recipiente para receber as bênçãos. Os grandes cabalistas dizem que a 
metáfora de ser ungido, é a figura de um profeta, derramando azeite sobre o alto da cabeça de alguém que 
escorre por todo seu corpo até seus pés. Mas isto é uma metáfora para explicar a sensação que uma pessoa 
sente, como uma carícia por todo o seu corpo. Este é o sentimento que se tem quando se faz uma descoberta 
muito importante sobre a Torah, a isto se chama "ungir". Logo, aquele que estuda os Segredos da Torah em 
profundidade e descobre conceitos grandiosos, isto é estar sendo ungido e este é o estado necessário para 
captar o fluxo de bênçãos desde acima.  

E por que é usado azeite como metáfora para exemplificar este estado? "O azeite" em hebraico se diz hashemen, 
que possui as mesmas letras de neshamah. Ou seja, se permutarmos as letras de azeite em hebraico, temos a 
palavra "alma". A ideia envolvida é receber uma nova alma enviada ao seu corpo, uma alma adicional. Esse 
sentimento, essa vibração proveniente de receber uma alma adicional por haver descoberto novos Segredos dos 
Céus é a configuração perfeita para captar o fluxo de bênçãos que desce de Kéter. É a isso que a Torah chama 
"ser ungido".  

A CIRCUNCISÃO 

O Zohar segue nos dizendo nesta parashá que a maior força de união entre um homem e o Criador é a 
proveniente da circuncisão. É graças à circuncisão que é possível ascender a níveis espirituais superiores. Essa 
força que une o homem ao Criador, abarca todos os níveis de espiritualidade.  

O Zohar segue dizendo que Hakadosh Baruch Hu, nosso Criador, criou o mundo com uma condição: que o ser 
humano estude os Segredos dos Céus. Se isto não ocorre, o propósito se perde e o Criador já não vê motivo para 
que este mundo prossiga existindo. Tanto é assim, que no monte Sinai, como diz no primeiro verso da Mishnah: 
"Moshê kibel Torah miSinai". Kibel vem da mesma raiz da palavra Cabalá. Moshê não recebeu somente a Torah 
escrita no Sinai, mas todos os seus segredos implícitos. Se Israel aceitar o Sod, tudo está bem, mas senão o 
mundo será novamente colocado em tohu vabohu, (caos). Veja que é justamente esse o estado que o mundo se 
encontra hoje e talvez não seja bem pior, pelo fato de haver pessoas que ainda estudam a Cabalá. Isto está 
escrito no Talmud, no tratado de Shabat 88a. Desde o dia em que Moshê recebeu a Torah no Sinai são ensinadas 
todas as formas de união entre os mundos superior e inferior, mas também foi o momento em que o Eterno 
disse: chegou a hora em que farei a união entre as almas irmãs.  

O QUE ME DARÁ O ETERNO? 

O Zohar segue comentando sobre uma pergunta feita por Avraham ao Eterno: "O que me hás de dar"? Avraham 
fez esta pergunta ao Eterno pelo fato de não possuir filhos já que Sara, sua mulher, não podia lhe dar filhos e ele 
mesmo já tinha 90 anos. Avraham sabia pela via da Sabedoria que um homem não poderia entrar no Olam 
Habá, sem ter filhos. Ele estava em contato com o Eterno através do nível de profecia, mas sentia-se sem nada, 
já que, sem filhos, não haveria continuidade para ele no Olam Habá. A resposta do Eterno para Avraham foi para 
que ele não olhasse para estrelas e planetas, já que Avraham havia aprendido desde cedo a arte da astrologia. O 
Eterno lhe disse para que confiasse nEle e Avraham teria o filho que tanto desejava.  

Isso é Lech Lechá. A casa de seus pais era uma casa cheia de idolatria e crença no governo de astros e deuses 
fictícios. Seus familiares se regiam pelos corpos celestes. Daqui aprendemos que aquele que acredita que os 
astros são seres divinos e que podem agir como deuses, terá respostas destes astros realmente*. A angústia de 
Avraham é que o mapa astral feito para ele, combinado com o mapa astral feito para Sara, sua esposa, decretava 
que eles jamais teriam filhos. E eles acreditaram nisso.  

* Uma vez que uma pessoa elege "outros deuses - elokim acherim", é por estes que viverá. Não que existam 
"outros deuses", mas assim será para aqueles que agem desta forma, como uma prisão dentro de suas escolhas 
equivocadas. 



  Projeto Kakatuv - www.kakatuv.com.br ב׳׳ה 30

Segundo a astrologia, quando a área representativa de uma pessoa é "água" e de seu marido ou mulher é "terra", 
essa união pode gerar fertilidade, pois a água sobre a terra gera fertilidade, mas se de um lado se encontra 
"fogo" e do outro "terra" dentro do aspecto sexual de um casal, isto quer dizer que os astros não predizem 
fertilidade para este casal. Por isso o Eterno disse a Avraham: não confie nos astros, não lhes dê crédito! 

Pode parecer uma contradição o que vimos acima, pois mesmo na Cabalá existe o estudo da astrologia e o livro 
conhecido como Sefer Yetsirá, escrito por Avraham Avinu é justamente um livro que trata sobre este assunto. 
Então Avraham não abandonou estes ensinamentos? Na verdade, o Eterno lhe deu entendimento para que o 
conhecimento sobre os astros fosse corrigido dentro de sua alma. Aquele que estuda esta área da Cabalá, não o 
faz para saber sobre a influência determinante dos astros em sua vida, mas para entender como pode controlar 
essas energia gerando influência e não para ser passivamente influenciado como muitas pessoas entendem 
ainda hoje. A ideia não é conhecer mapa astral, mas modificá-lo corrigindo o que é  preciso em nossos 
caminhos a atitudes. 

A maneira de modificar o mapa astral (mazal) de uma pessoa, foi ensinado pelo Eterno a Avraham. É preciso 
crer no Seu Sagrado Nome e não nos astros. Existe um Nome Sagrado que modifica o mapa astral de uma 
pessoa. Quando Avraham aprendeu este Segredo e que tendo fé no Nome Sagrado poderia escapar dos decretos 
de um mapa astral baseado numa configuração de estrelas e planetas, neste momento, ele pode ter um filho.  

O Nome em questão está na tabela dos Setenta e Dois Nomes 
Sagrados, na posição de número 13, o qual pode ser usado em 
meditação durante uma relação conjugal para se ter filhos e até 
mesmo para um menino. O Nome é יזל, como mostra o quadro ao 
lado. Ele pode ser usado por pessoas com problemas de esterilidade.  

O Eterno ainda ensinou a Avraham que há uma palavra que é a porta 
das orações que é a palavra "kô" - כה, cujo valor é 25, e através deste 
Nome chegam as bênçãos dos mundos superiores ao nosso mundo. 
Isso porque na frase "Shema Israel Hashem Elokeinu, Hashem Echad" 

em hebraico, temos 25 letras e na frase seguinte, que lemos em silêncio, também são 25 letras.  

 

 

MUDANÇA DE NOME 

Neste momento o Eterno mudou o Nome de Avraham, inserindo uma letra, a HEI - ה. Antes se chamava Avram - 
 também foi ,שרי - O nome de sua mulher que se chamava Saraí .אברהם - e passou a chamar-se Avraham אברם
mudado para Sara - שרה.  

O nome Saraí, termina com um Youd, cujo valor é 10. Esse youd foi dividido ao meio em duas partes 
simbolizadas pela letra HEI, que vale 5 e adicionada ao nome de Avraham e ao nome de Sara. A partir deste 
momento, na mudança de seus nomes tiveram seus mapas astrais modificados segundo a Vontade Divina. 

Daqui aprendemos uma outra lição. Cuidado com o nome de alguém. Seu nome pode significar uma vida de dor 
ou não. Essa é uma influência que existe. Existem cabalistas que mudam seus nomes todos os anos em Rosh 
Hashaná. Mudança de nome, modifica um destino. 

 A PALAVRA TSUR 

Outra palavra cabalística que conduz muita energia é "tsur" - צור. Este é também um Nome Sagrado, que pode 
ser permutado para "forte" ou "rocha", mas sobretudo por "protetor". Seu valor é 296.  



  Projeto Kakatuv - www.kakatuv.com.br ב׳׳ה 31

Até aqui aprendemos três Nomes: Youd - zayim - lâmed, Kô e Tsur, palavras que nossa alma conhece e sabe 
interpretar e ativar acima da influência dos astros.  

TRÊS NÍVEIS DE MUNDOS 

Está escrito que existem três níveis de mundos. O mundo dos sentidos, que é esse nosso mundo físico, onde 
usamos os cinco sentidos que possuímos. O segundo é o mundo dos astros e o terceiro o mundo dos anjos. O 
mundo dos anjos está acima do mundo dos astros. O mundo dos sentidos é chamado de Olam Hashafal e se 
relaciona com o corpo desde o umbigo até os pés. O mundo dos astros é chamado Olam Haguilgulim, que 
corresponde ao trecho desde o pescoço até o umbigo. O mundo dos anjos é chamado Olam Hamalachim, que 
corresponde à cabeça. 

Como vemos, somos um microcosmos. Temos todos os mundos representados em nossa figura humana. 

ALIANÇA COM O CRIADOR 

Avraham recebeu o nível de profecia, mas até que circuncidou-se, seu nível de profecia tinha muitas limitações. 
Para ter um nível de profecia completa, era necessário que a pele do prepúcio fosse retirada e sua glande 
estivesse exposta "ao ar", porque o prepúcio é símbolo de impureza, como explica o Zohar nesta parashá. No 
momento em que Avraham se circuncidou entrou diretamente na Aliança com Hakadosh Baruch Hu. Existem 
várias alianças com o Criador (b'rit).  

1.​ B'rit Milah - a circuncisão; 
2.​ B'rit Olam - A ALiança do Mundo - o Shabat; 
3.​ B'rit Chatzot - A aliança realizada pelos cabalistas que se levantam de madrugada para estudar os 

Segredos dos Céus.  

O interessante nisto é que o próprio Avraham é chamado de Aliança, como o causador de nossa aliança com o 
Criador, já que ele foi quem trouxe a correção contra o politeísmo, a ideia de existirem vários deuses. 

AlMAS IRMÃS 

O Zohar passa a tratar sobre o assunto de almas irmãs ou almas gêmeas. Todas as almas no mundo das almas 
estão criadas em pares. Quando vem ao mundo, uni-las como marido e mulher neste mundo é um trabalho que 
só cabe a Hakadosh Baruch Hu. O ser humano não tem esta capacidade.  

Para que Hakadosh Baruch Hu una estes pares, uma vez que, ao baixar a este mundo a alma é separada em duas 
partes e uma em um corpo masculino e outra em um corpo feminino; este encontro só é possível se estas 
pessoas forem dignas deste trabalho Divino. Muito poucos seres humanos são dignos de encontrar suas almas 
irmãs. Para que isso ocorra é preciso que tanto este homem quanto esta mulher estejam praticando a Torah e 
estejam totalmente imunes a ação dos seres do mal que trabalham para manter estas almas separadas aqui 
neste mundo. Isso quer dizer que muitos homens estão casados com a mulher que deveria ter sido de outra 
pessoa e da mesma forma, muitas mulheres estão casadas com homens que deveriam ser de outras mulheres. 
Vemos que em nossos dias, existem milhares de divórcios ocorrendo todos os dias. Isto porque as almas irmãs 
não têm o mérito de encontrar-se.  

Um homem que tem boa conduta, precisa buscar uma esposa ou ainda a esposa que lhe está destinada, na casa 
de um chacham, de um estudante de Torah, um grande sábio, e casar-se com a filha deste sábio. Isso porque as 
almas boas estão justamente nestas casas, onde existem pessoas que sabem como fazer com que estas almas 
baixem a este mundo. E ainda se uma pessoa se casa com a filha de um grande sábio, já assegura um mestre que 
lhe vai ensinar a Torah todos os dias. O estudo da Cabalá é o que garante uma vida longa, de paz e de boa vida.  

DURANTE AS NOITES 



  Projeto Kakatuv - www.kakatuv.com.br ב׳׳ה 32

Rabi Yose, um dos alunos de Rabi Shimon Bar Yochai disse: "Todo o teu povo é um povo de tsadikim, e possuirão 
a terra para sempre". Mas como uma afirmação como esta pode ser feita por alguém?  

Quando uma pessoa vai dormir, sua alma sai de seu corpo e sobe a instâncias superiores para dar informações 
de todos os atos praticados durante todo o dia ao seu Criador. Cada ato gera uma voz. Cada voz é recolhida por 
um anjo que as leva para Hakadosh Baruch Hu, que por Sua vez recorre aos informes de todas estas vozes. Não 
há nada que tenhamos feito durante o dia que não seja levado ao Criador, como se fossem arquivos que 
permanecem registrados.  

Durante a noite a Lua ilumina a terra. Os anjos soam o shofar embora não possamos ouvir. O primeiro som que 
fazem soar é um som uniforme, contínuo, sem interrupção. O segundo som é entrecortado, como um gemido 
soluçante e neste momento em que este segundo toque é efetuado, nesse momento começam os julgamentos 
sobre as vozes que sobem até o Criador. Tudo isso enquanto dormimos.  

CHATZOT LAILA - A METADE DA NOITE 

Sabemos que os cabalistas de antigamente não possuíam despertadores. Usavam um galo. No momento em que 
o galo cantava, despertavam para estudar. Isso porque quando o galo canta há um vento de misericórdia que 
sopra sobre a terra. É preciso captar este vento, pois neste momento Hakadosh Baruch Hu se compraz com a 
presença dos justos no Gan Éden. Aquele que se levanta na hora em que o galo canta, sua alma também vai ao 
Gan Éden e estuda com os justos na presença de Hakadosh Baruch Hu. Isso quer dizer que quem estuda 
durante a noite tem uma inspiração vinda do Gan Éden.  

O Zohar diz que é bem aventurado o destino do homem que se levanta durante a noite para consagrar-se ao 
estudo do Zohar. Esse homem está coberto por um raio de misericórdia que o guardará durante todo o dia 
seguinte. É um grande fator de proteção.  

Rabi Chiyskia disse: aquele que se consagra ao estudo do Sod, a partir do momento em que canta o galo; tem 
sua parte garantida no Olam Habá. Por isso Davi chamava a Hakadosh Baruch Hu de "meia noite" (na metade da 
noite - chatzot laila). Como sopra esse vento de misericórdia neste momento e Hakadosh Baruch Hu é 
misericórdia, então assim chamava Davi ao Eterno de "Meia Noite". E por que Davi O chamava desta forma? No 
Egito, quando Israel foi protegido do Anjo da Morte, que levou os primogênitos, isso ocorreu justamente neste 
horário. Então para os israelitas a metade da noite é um momento de misericórdia. E nesta hora se levantava 
Davi para celebrar a Hashem por Seus juízos e Sua justiça, pois esse é o momento do julgamento Divino. E no 
Egito, o julgamento foi a morte dos opressores e a salvação dos oprimidos.  

Também nos diz o Zohar que neste horário é o melhor momento para aniquilar os inimigos, pois chatzot laila se 
alimenta tanto de rigor quanto de clemência. Clemência para os que estudam a Cabalá, mas rigor para nossos 
inimigos. Vimos estes inimigos delineados na parashá Bereshit (amalequitas, guiborim, nefilin, mekatrikim, etc., 
forças espirituais que atentam contra nossa vida). No momento em que nos levantamos a metade da noite para 
estudar a Cabalá, nesse momento o Eterno lança Seus juízos contra estes inimigos de nossa alma.  

A noite está dividida em duas partes. Antes da metade e depois da metade. Lembre-se que estamos falando de 
uma divisão de tempo que se dá, desde o momento em que o sol se põe, até o momento em que o sol nasce. Este 
período, que não é fixo, é dividido em doze partes, as seis primeiras horas da noite e as seis últimas horas da 
noite. Durante o inverno temos noites mais longas e durante o verão noites mais curtas. Antes da metade da 
noite temos um período de rigor. Na segunda metade temos um período de clemência.  

Para evitar o rigor, devemos confiar nossa alma a D'us e sair deste mundo quando há rigor, ou seja, durante o 
tempo em que o sol se põe até chatzot, a metade da noite. É por isso que os estudiosos eruditos se deitam ao 
pôr-do-sol, para levantar-se em chatzot laila. Esses eruditos confiam suas almas a Hakadosh Baruch Hu com as 
rezas da noite e vão dormir e se levantam quando já não há mais rigor, após chatzot laila. Essa Clemência 
presente depois da metade da noite pode ser ampliada com o estudo do Zohar. 



  Projeto Kakatuv - www.kakatuv.com.br ב׳׳ה 33

Então quando lemos que todo o povo de Israel é formado por justos, significa que o povo de Israel faz um 
holocausto ao seu Criador com seu filho ao oitavo dia (B'rit Milah). Ou seja, aquele que cumpre este 
mandamento da Torah ao oitavo dia, tem o mérito de ser chamado "justo".  

Nota: Este é um ponto complicado de explicar, uma vez que nem todos os que nascem em Israel são obedientes 
à Torah e há uma condição: essa circuncisão não pode ser violada. Essa violação se refere a gerar um filho fora 
do povo de Israel, em parceria com uma pessoa que seja idólatra, pois esta pessoa não terá as mesmas 
intenções, ou as intenções corretas na hora da concepção.  

Está escrito que sempre que o rito da B'rit Milah é conservado em Israel, o mundo permanece estável e nenhum 
povo lhe pode destruir. Mas houve uma época em que isto não ocorreu. No livro de Juízes 4.2 diz: "e 
abandonaram a D'us… (significando que abandonaram a circuncisão) e D'us lhes entregou nas mãos de Sísera. 
Israel neste momento foi entregue aos seus inimigos. Mas veio a profetiza Deborah, restaurou a prática da 
circuncisão e os israelitas puderam vencer seus inimigos.  

A Torah também nos conta que houve um momento em que D'us quis matar Moshê Rabeinu. Moshê Rabeinu se 
preparava para afrontar Faraó sem antes haver circuncidado seu filho. D'us então fez surgir uma serpente 
destinada a matar Moshê, mas Tzípora, sua mulher percebeu e no momento em que a serpente iria matar 
Moshê, Tzípora tomou uma pedra e circuncidou seu filho. A serpente então desapareceu.  

O Zohar nesta parashá trata bastante sobre a circuncisão, porque toda a história de Avraham neste momento se 
desenrola ao redor de sua B'rit Milah, pois ele foi o primeiro homem que se circuncidou.  

Há outra passagem que nos conta o Zohar e que está na Torah, que mostra que quando Yosef reencontrou seus 
irmãos, no Egito, para provar-lhe que de fato era Yosef e não um egípcio, mostrou-lhes a circuncisão que seu 
pai lhe havia feito em Canaã e disse, estou aqui como rei no Egito pelo mérito desta circuncisão e guardei a 
marca da circuncisão intacta pois não gerei nenhum filho bastardo com alguma egípcia.  

Em outra parte da Torah, vemos a história de Boaz, no texto do livro de Rute. Boaz teve filhos que foram reis e 
os filhos de Boaz que foram reis, dominaram os outros reis que viviam ao redor. Conseguiram isso porque Boaz 
fez um juramento de jamais cair na tentação de gerar filhos com idólatras, e seus filhos foram reis de reis. E 
destes filhos de Boaz Mashiach virá.  

A B'rit Milah segundo o Zohar é chamada de "vezot", "com zot". Zot é chamada de Aliança e também de 
Shechinah. Davi disse em seus salmos: tenho plena confiança em zot. Sabemos então que a Shechinah é a 
retirada da pele que cobre o prepúcio, isso é a Shechinah, a retirada do que obstrui. Esse é o diferencial do povo 
de Israel por levar a circuncisão.  

OS PRINCÍPIOS MASCULINO EFEMININO 

O Zohar nos conta que o princípio masculino é chamado "vav", e o princípio feminino é chamado "hei". Essas são 
as duas últimas letras do Shem Havaiá. Quando ocorre uma chupá, por ocasião de um matrimônio, a vav se une 
a hei, e então merecem que a youd e a he, desçam e se unam a eles formando o tetragrama completo neste 
mundo. Isso quer dizer que as bênçãos de Atsilute baixam ao mundo físico.  

É importante saber que graças a atenção ao cumprimento da B'rit Milah, os filhos são pessoas justas e seus 
casamentos serão organizados pelo próprio Hakadosh Baruch Hu, são almas irmãs que irão se encontrar. Que 
graças a esta circuncisão os povos não te podem dominar, que as bênçãos dos mundos superiores chegam a este 
mundo que se torna estável.  

Ainda é importante entender que, levantar-se depois da metade da noite, para estudar, faz que uma aliança seja 
estabelecida entre os mundos. Por estas razões Israel é chamado de povo de justos e a clemência se faz presente 
neste mundo e o rigor é afastado de nossas vidas. E estamos protegidos durante o dia seguinte.  



  Projeto Kakatuv - www.kakatuv.com.br ב׳׳ה 34

O NOME SAGRADO ELOHÁ - אלוה 

Este Nome pode ser dividido em duas partes; וה  – אל . A primeira parte é EL, a partícula de todos os anjos. A 
segunda parte refere-se ao que vimos antes. A vav representa o princípio feminino e a hei o princípio 
masculino. Alef, Lâmed é o nome da sefirá Chéssed. Isso quer dizer que Chéssed impera quando o masculino 
está unido ao feminino. Esse é o significado deste Nome Sagrado. Mas unir os princípios masculino e feminino 
não significa apenas unir homem e mulher. É a união de D'us com a alma. D'us representa o masculino, pois é 
doador por excelência e a alma representa o feminino, pois recebe do doador supremo.  

Em Yov 19.26, está escrito: "... e quando já estiver destruída minha pele e já não existir minha carne, 
contemplarei D'us (Elohá)". O que quer dizer a expressão carne nesta passagem? A circuncisão. Logo aquele 
que santifica sua B'rit, se lhe ativa este versículo.  

Na parashá Lech Lechá, no Zohar está escrito: Uma grande quantidade de mestres ilustres de Torah, morreram 
por haver desprezado o estudo da Cabalá. Assim aprendemos que uma pessoa não pode ser um mestre de 
Torah se não conhecer bem a Cabalá e o Zohar. Veja quantas vezes esta questão sobre a importância do estudo 
da Cabalá é repetida no Zohar.  

Quando um pai leva seu filho para a circuncisão, o faz entrar na Aliança, um pacto entre D'us e o menino e esse 
pai faz uma oração que diz: que o mesmo que faz meu filho entrar no pacto pela circuncisão, lhe faça entrar no 
pacto do estudo da Cabalá, lhe faça entrar no pacto de erguer uma chupá e lhe faça entrar no pacto de fazer 
boas ações. Isso quer dizer que estas quatro bênçãos se abrem no momento da B'rit Milah.  

O Zohar nos diz que a Cabalá está gravada em nossos corações. Todos conhecemos os Segredos dos Céus 
completamente, mas estamos em um efeito de amnésia neste mundo, por isso, se alguém te conta algo sobre 
Cabalá e em seu coração você sentir que não é verdade; é porque realmente não é verdade. Isso porque em 
nosso subconsciente está gravada a verdadeira Cabalá. Por isso, quando ouvimos algo autêntico, reconhecemos. 
E a Cabalá diz que primeiro tem que rezar por você e logo pelos demais, sendo que estes "demais" é uma 
referência aos filhos que serão levados a circuncisão para que através de você se abram estes portais para estes 
filhos que foram gerados.  

A Cabalá foi gravada em nossos corações em Matan Torah, no Sinai e permanece gravada. Por isso, todo aquele 
que estuda a Cabalá a reconhece e lhe dá alegria por estar relembrando algo que sua alma já sabia. E a Cabalá 
nos ensina até que ponto está o mérito da circuncisão. Oferecer um filho a D'us em circuncisão, equivale a 
oferecer todos os holocaustos do mundo. Todos os sacrifícios oferecidos pelos cohanim em todo o tempo no 
Templo, em todas as suas modalidades, o mérito de todos eles é aplicado a quem oferece um filho em 
circuncisão perante o Sagrado, bendito seja. Equivale a montar um altar perfeito e a fazer um holocausto 
perfeito. Por isso é bom, para o uso na circuncisão, fazer um altar de terra, que consiste numa vasilha cheia de 
terra, onde vamos atirar o prepúcio retirado na circuncisão. Essa vasilha representa o altar.  

MENCIONAR O MEU NOME 

Dizem as Escrituras da Torah: Em todo o lugar onde Eu mencionar o Meu Nome, virei a ti e te abençoarei. 
Existe uma dificuldade de compreensão aqui. O correto não seria: "em todo o lugar onde você mencionar o Meu 
Nome"? Esta frase diz que não se trata de quando eu estiver orando e mencionar o Nome do Senhor, mas 
quando Ele mesmo mencionar o Seu Nome.  

Isto quer dizer que o homem não pode pronunciar o Nome de D'us, pois não tem capacidade para isto. Quando 
pronunciamos o Nome de D'us, não somos nós, mas o próprio Hakadosh Baruch Hu é quem está pronunciando 
o Seu Sagrado Nome, através de nossa boca. Meditando ou orando, não somos nós, mas Ele mesmo, pois se 
pronunciarmos nós mesmos, morremos no mesmo instante. É o Eterno pronunciando Seu Nome em nossa 
boca! Em que momento isto ocorre? Durante a circuncisão, quando exponho a glande na circuncisão, que 
possui a forma de uma Youd. É esta a letra que inicia o Shem Havaiá, o selo de D'us. 



  Projeto Kakatuv - www.kakatuv.com.br ב׳׳ה 35

No Salmo 25.4, está escrito: "o mistério de Hakadosh Baruch Hu, é conhecido por aqueles que Lhe temem, e 
Ele lhes faz conhecer Sua Aliança". Temer a D'us é estar pasmado diante da grandeza da Sua Glória, perceber 
Sua grandiosidade infinita. O Eterno me faz entender a enorme grandeza da circuncisão.  

Está escrito no Zohar Kadosh, que está proibido circuncidar uma pessoa, sem antes lhe haver levado à 
Sabedoria de Hakadosh Baruch Hu, porque se lhe for retirada a carne do prepúcio sem retirar primeiro a kelipá 
do coração, parecerá um judeu por fora, mas será muito duro por dentro. Primeiro o coração precisa ser 
abrandado e só então se realiza a circuncisão na carne. Ensinar a Sabedoria de Hakadosh Baruch Hu, suaviza o 
coração das pessoas.  

No Salmo 5.12, está escrito: "Todos os que colocam em Ti a esperança, se regozijam, estarão eternamente 
cheios de alegria, e Tu habitarás nele, e todos os que Te amam e amam Teu Nome, se glorificam em Ti".  

Colocar a esperança em D'us é cumprir com a B'rit Milah. Quem faz isso tem sua alma cheia de regozijo. E faz 
que, a todos os que assistem a uma B'rit Milah, D'us esteja em seus corações. Amar o Nome, é uma referência a 
glande que simboliza a youd do Nome Sagrado. É uma honra para a alma. Um regozijo para a alma e uma forma 
de gerar oportunidade para que D'us entre nos corações daqueles que assistem uma cerimônia de B'rit Milah.  

A CIRCUNCISÃO DE AVRAHAM E O NOME SHADAY 

Quando Avraham completou 99 anos foi circuncidado. Nesse momento D"us lhe disse: "Eu Sou D'us Todo 
Poderoso, e me chamo Shaday". D'us também criou as coroas inferiores, que são os seres espirituais malignos 
chamados Shedim. Isso quer dizer que enquanto Avraham não estava circuncidado, era como se do Nome 
Shaday fosse retirado a youd e sobra então apenas a palavra shed (demônio)! Mas quando Avraham foi 
circuncidado, shed passa a ser em Avraham; Shaday! Shaday também se lê "iesh Delet", a porta por onde se 
entra até D'us. Sabemos ainda que a youd representa a sefirá Keter e a sefirá Chochmah, que juntas são o nível 
mais alto de Sabedoria. 

A kelipá que é gerada pelo prepúcio é chamada kelipá noga, uma kelipá que não permite a uma pessoa ascender 
a Keter e Chochmah. No momento em que a circuncisão é realizada, esta pessoa já pode ascender a este nível de 
Sabedoria. Qualquer que carrega a marca da circuncisão, está abençoado pelo Nome Shaday. E de que tipo de 
bênção estamos falando? Não deixar que nenhum tipo de demônio entre nesta pessoa. Por isso é que o Nome 
Shaday está em todas as mezuzot, escrito por fora do pergaminho e visível aos olhos.  

Shaday é o Nome Sagrado correspondente a sefirá Yessod. A palavra Yessod, pode ser lida como "SOD YOUD", o 
Segredo da Youd. Este Nome Sagrado está ligado à Lua e com o patriarca Yossef Hatsadik e ainda com os Tefilin. 
Também está ligado com as chalot de Shabat, com a cor prata que refere-se a parnassá. Está ligado com Rosh 
Chodesh que, através do bircat hachodesh (as rezas da lua nova) lhe protege por todo o mês. Por isso o povo de 
Israel é chamado de o povo da lua.  

É por isso que existem as orações para o período da lua nova. Primeiro temos o bircat Hachodesh, os iehi 
ratson, as petições que são recitadas no Shabat anterior a Rosh Chodesh. Assim também em Rosh Hashanah, a 
cabeça do ano, no calendário judaico, que por sua vez é solar. De como passamos estas datas, depende todo o 
ano. Rosh Hashanah que ocorre entre os meses de Setembro e Outubro, esse é Rosh Hashanah lunar, mas de 
manhã para a noite, entramos em Rosh Hashanah lunar e está escrito na Torah, que o primeiro dia da lua de 
áries, ou seja, do mês de Nissan é o primeiro dia do ano. Pois assim é como está escrito.  

O período onde temos Rosh Hashanah entre Setembro e Outubro, está sob midat hadim, uma energia ligada a 
julgamento e rigor, mas o Rosh Hashanah de Nissan, que é solar é puro chéssed e nos traz o seder de Pessach, 
data que se refere a libertação.  



  Projeto Kakatuv - www.kakatuv.com.br ב׳׳ה 36

E porque a lua é tão importante? Através da lua transitam todas as influências cósmicas, é o satélite mais 
próximo da terra e recolhe todas as influências de todos os demais planetas, que passam por esse canal que é a 
lua. Logo, se controlamos as influências lunares, controlamos os eventos na terra.  

Diz o Zohar que a lua está cheia de três elementos: fogo, água e ar, assim como ocorre com a nossa boca quando 
fazemos orações. Fogo pelo calor presente em nosso hálito, água por que temos saliva em nossas bocas, e ar 
porque nosso sopro vem dos pulmões e é necessário para a propagação da voz. Logo quando fazemos o Kidush 
Halevanah, o bircat HaChodesh, os iehi ratson, tudo isso vai controlar as influências negativas e ampliar as 
positivas. Tudo isso está ligado ao Nome Sagrado Shaday.  

Ainda temos que entender que a B'rit Milah é a ferramenta do ato conjugal, e com o ato conjugal freamos as 
influências negativas, mas não só freamos e sim manipulamos essas influências lunares. Isso quer dizer que a 
Lua é uma ferramenta que o Eterno deixou à nossa disposição. Não somos dependentes do destino lunar, na 
verdade a lua foi criada para ser nossa servente, estar à nosso serviço e não o contrário. Precisamos aprender a 
nos dirigir a inteligência cósmica eletromagnética existente na lua. Um marceneiro manipula o martelo com o 
qual trabalha e não o contrário. As energias cósmicas são, na verdade, um software criado pelo Eterno e 
deixado à nossa disposição. Pela falta de compreensão, o ser humano ao longo da história criou o culto aos 
astros, olharam para as ferramentas como se elas fossem os profissionais e nós as ferramentas! O martelo não 
dá ordens ao marceneiro! É o contrário! 

O Zohar nos diz que todos os shedim se afastam daquele que está circuncidado e não tem nenhum poder sobre 
ele. Por sua vez, este que é circuncidado nunca irá ao guehinom, possui muita sorte neste mundo e no mundo 
futuro. Se não temos visto isso acontecer de forma geral, é porque o pacto foi profanado e abandonado ao longo 
do tempo. 

Nesta parashá o Zohar segue dizendo que o demônio é chamado "naar" - um menino. Diz então que desgraçada 
é a terra cujo rei é um menino! Isso nos ensina que, nesta terra, existem reinados das coroas inferiores, onde 
reinam forças malignas. A defesa sobre isso é a B'rit Milah.  

Quando Israel está em exílio, é como uma pessoa que toma seu alimento de um domínio que não é o seu. 
Estamos falando do exílio da Sabedoria. Estar em exílio não é estar fora do território de Israel, mas estar 
afastado da Sabedoria. O exílio é retirar alimento de um mundo que não é o seu, ou seja; não retira seu alimento 
dos mundos celestes, da Sabedoria Divina, dos Segredos dos Céus. Está aprendendo conhecimento que não lhes 
é devido. Isso é estar em exílio.  

Entre os pagãos, sempre existiu adoração pelo sol e pela lua. Israel não adora astros, mas aqueles que 
entendem, sabem que são apenas ferramentas energéticas, um software que D'us nos tem dado. Na época da 
Avraham Avinu, esta prática de adoração aos astros era comum. Faziam sua adoração ao sol pela manhã e a lua 
à tarde. Por causa destas coisas, existe rigor sobre a terra. Por isso rezamos Shacharit, para romper a idolatria 
de todos os que adoram o sol e fazemos minchá para romper a idolatria de todos os que adoram a lua, quando 
vai chegando a noite. Essa prática pagã irritava e irrita a D'us. Temos orações para abrandar essa irritação.  

OS FILHOS DE AVRAHAM. 

Inicialmente Avraham teve dois filhos; Yshmael e Yitschak. Estava Avraham circuncidado quando teve Yshmael? 
Estava Avraham circuncidado quando teve Yitschak? Hashem queria muito a Yitschak porque foi o primeiro 
filho de um homem circuncidado neste mundo.  

MUDANÇA DE NOME 

Avraham teve seu nome mudado de Avram para Avraham. Assim também Sarai, sua esposa, teve seu nome 
mudado para Sara. A youd que finalizava o nome de Sarai, cujo valor é 10, foi transformado em duas He, que 
vale 5. Uma He para Avraham e outra para Sara. Trata-se da mesma He dada a ambos? Não. 



  Projeto Kakatuv - www.kakatuv.com.br ב׳׳ה 37

 יהוה
No Nome Sagrado conhecido como o Tetragrama, temos duas letras He. ָ A primeira He, representa Biná e esta 
que foi dada a Avraham. A segunda He, representa Malchut e foi dada a Sara. A primeira He é masculina e a 
segunda feminina. A primeira nos remete ao firmamento superior e a segunda ao firmamento inferior.  

Avraham subiu ao nível de Biná com sua He e Sara ao nível de Malchut. Avraham praticou sua chéssed 
convertendo os pagãos de sua época e Sara converteu as mulheres pagãs de sua época. Yitschak como vem de 
Avraham que representa chéssed, no entanto representa o rigor, então Yitschak uniu ambas as energias em si, e 
quando veio Yaakov, fez a síntese de Chéssed e Guevurah (clemência e rigor) e surgiu o equilíbrio perfeito.  

Porém tem existido dois tipos de judeus. A Torah traz duas árvores genealógicas muito importantes. Existem os 
judeus que vem de Yitschak e os judeus que vem dos convertidos por Avraham, pois todos os convertidos por 
Avraham foram circuncidados e Avraham também circuncidou a seu filho Yitschak, então temos dois ramos; 
um proveniente diretamente de Yitschak de onde vem as doze tribos, e outro dos convertidos. O ramo dos 
convertidos se chama KÔ - כה. Isso quer dizer que entraram na Aliança da circuncisão, mas KÔ possui apenas 
uma He, que se refere a Malchut. Mas o que são provenientes de Yitschak possuem duas He (Avraham e Sara). 
Então um vem de Biná e Malchut e outro apenas de Malchut.  

Diz o Zohar que graças a He de acima, (Biná), insertada no nome de Avraham, foi que ele começou a gerar 
"filhos de acima". Ou seja, essa hê de Biná em Avraham lhe permitiu baixar almas de acima, almas elevadas. Por 
isso se diz que todos os descendentes de Avraham são provenientes de Biná e por isso estão ligados ao Shabat, 
pois Biná é Shabat e por esta razão precisam guardar o Shabat. É como dizer que em relação a Israel, o Shabat é 
parte constituinte de suas almas, não pode ser separado. 

Como Biná é a mãe de Zeir Anpin, ou seja, de todas as sefirot que vem abaixo (chesed, guevurah, tiferet, 
netzach, hod e yessod compõem Zeer Anpin), Biná controla o mazal, ou seja o mundo planetário (júpiter, marte, 
sol, vênus, mercúrio e lua), todos estão abaixo de Biná. É por isso que se diz que Israel está acima do mazal.  

O Zohar então explica que o Nome de D'us é chamado "uma forte torre", "uma fortaleza". E essa fortaleza são as 
influências lunares. E essa é mais uma referência ao Nome Shaday.  

Diz o Zohar que todos os filhos circuncidados serão instruídos por Hakadosh Baruch Hu, terão acesso a Torah e 
a sefirá Chochmah e poderão desfrutar da abundância da paz e a paz é vencer os inimigos internos e externos.  

No mundo islâmico, os muçulmanos tem uma postura, que é deitar-se com o rosto ao solo e com os braços 
estendidos. Enquanto Avraham ainda não havia se circuncidado, quando D'us lhe falava, Avraham usava esta 
postura e assim se colocava perante D'us. Avraham temia muito a D'us e assim se prostrava perante o Eterno. 
Mas depois de haver se circuncidado, já podia colocar-se de pé perante Hakadosh Baruch Hu. 

 

-=-=-=- 

 

 

 

 



  Projeto Kakatuv - www.kakatuv.com.br ב׳׳ה 38

 


